
Doç. Dr. Aygül DÜZENLİ
Yazar

Güç ve Meşruiyet Zemininde 
OTORİTE ARAYIŞI

Memlûk Coğrafyasında İktidar ve Ulemâ
(1250-1517)



© Copyright 2026
Bu kitabın, basım, yayın ve satış hakları Akademisyen Kitabevi A.Ş.’ne aittir. Anılan kuruluşun izni alınma-
dan kitabın tümü ya da bölümleri mekanik, elektronik, fotokopi, manyetik kağıt ve/veya başka yöntemlerle 
çoğaltılamaz, basılamaz, dağıtılamaz. Tablo, şekil ve grafikler izin alınmadan, ticari amaçlı kullanılamaz. 
Bu kitap T.C. Kültür Bakanlığı bandrolü ile satılmaktadır.

ISBN
978-625-375-918-6

Kitap Adı
Güç ve Meşruiyet Zemininde Otorite Arayışı:  

Memlûk Coğrafyasında İktidar ve Ulemâ  
(1250-1517)

Editörler
Nahide BOZKURT

ORCID iD: 0009-0005-3021-3183
Fatih Yahya AYAZ

ORCID iD: 0000-0003-3261-4915 

Yazar
Aygül DÜZENLİ

ORCID iD: 0000-0002-5471-2690

Yayın Koordinatörü
Yasin DİLMEN

Sayfa ve Kapak Tasarımı
Akademisyen Dizgi Ünitesi

Yayıncı Sertifika No
47518

Baskı ve Cilt
Vadi Matbaacılık

Bisac Code
HIS039000

DOI
10.37609/akya.4042

GENEL DAĞITIM
Akademisyen Kitabevi A.Ş.

Halk Sokak 5 / A Yenişehir / Ankara
Tel: 0312 431 16 33

siparis@akademisyen.com

Kütüphane Kimlik Kartı
Düzenli, Aygül.

   Güç ve Meşruiyet Zemininde Otorite Arayışı: Memlûk Coğrafyasında İktidar ve 
Ulemâ (1250-1517) / Aygül Düzenli; ed. Nahide Bozkurt, Fatih Yahya Ayaz.

Ankara : Akademisyen Yayınevi Kitabevi, 2026.
   352 s. ; 160x235 mm.

   Bibliyografya, Ekler ve Dizin var.
   ISBN 9786253759186

www.akadem i syen .com

Bu Kitap, “MEMLÜKLER DÖNEMİNDE İKTİDAR-ULEMÂ İLİŞKİSİ (648-923/1250-1517)” Adlı Doktora  
Tezinden Üretilmiştir.



iii

“Yaşarken kıymeti bilinenlerden olması” temennisiyle, 

Memlûk sahasının önde gelen isimlerinden 

Kıymetli Hocam Prof. Dr. Fatih Yahya AYAZ’a…



v

ÖNSÖZ

İktidar-ulemâ ilişkileri, İslâm tarihinin kadim sorunlarının başında geldiği 
gibi günümüzde de araştırmacıların ilgisini çeken önemli konular arasındadır. 
Devleti yöneten ve gücü elinde tutanlarla, sermayesi bilgi ve ilmî itibarla-
rı olanlar arasındaki çeşitli zeminlerde yürütülen münasebetlerin seyri, idarî 
mekanizmanın sağlıklı bir şekilde yürütülebilmesi açısından ehemmiyet arz 
etmektedir. Halk iki kesimin de ortak paydalarının başında gelmektedir ve 
hem iktidar hem de ilmiye sınıfı toplumu temsil etme iddiasındadır. İktidar 
tarafı askerî gücü ve siyasî becerileriyle halkı ve menfaatlerini koruma göre-
vini üstlenmekte, yine halkın ürettiği malî gücü onun yararına kullanarak veya 
kullandığı iddiasıyla kendisine meşruiyet alanı oluşturmaktadır. İlmiye sınıfı 
ise eğitim-öğretimden hukukî meselelerin çözümüne, mensup olunan dinin 
temsilciliğinden halkın manevî sorunlarının giderilmesine kadar çeşitli alan-
larda görev icra ederek yine temelde halktan aldığı güçle yönetimde yer al-
mak arzusundadır. Dolayısıyla iki kesim de meşruiyetini toplumsal destekten 
sağlamaktadır. Bu bakımdan iktidar ve toplumun gönül rızasıyla paylaşılan 
zeminler üzerinden sağlıklı bir ilişki içerisine girmesi hem devletin devamı 
hem de halkın menfaatleri açısından önemli kabul edilmektedir.

İktidar ve halkın birçok açıdan farklı olduğu Memlûkler (648-923/1250-
1517) gibi devletlerde bahsi geçen ilişkinin sağlıklı bir şekilde yürütülebil-
mesi için aracı rolünü oynayacak kesimlere ihtiyaç duyulduğu görülmektedir. 
Memlûk kökenli Türkler’in kurduğu Memlûk Devleti de asırlarca çeşitli ha-
nedanlar eliyle, son olarak Eyyûbîler (567-866/1171-1462) tarafından idare 
edilen Mısır ve Suriye halkını meşruiyet temelinde yönetebilmek için ulemâ-
nın aracılığına başvurmuştur. Memlûkler ve halkın ortak paydalarının başında 
İslâm gelmekteydi ve onun temsilcisi olan ulemâ da iktidarın icraatına meşru-
iyet sağlayan aracı rolündeydi. Bu aracılık idarî teşkilatta yer alan ve “vezâif-i 
dîniyye” olarak isimlendirilen görevlere atanmak ve böylece askerî elitle 
müşterek bir zeminde bulunmak sayesinde gerçekleşiyordu. Dolayısıyla dört 
başkadılık sisteminin tesis edilmesi, bu sisteme bağlı yüzlerce kadı nâibinin 
istihdamı, birçok medrese, hankah vb. müessesenin açılarak buralarda ulemâ-
nın görevlendirilmesi çok sayıda ilmî mansıbın ortaya çıkmasına ve ulemâ 
sınıfının yönetimle daha fazla münasebette bulunmasına vesile olmuştur.



vi

Önsöz

Memlûkler döneminde ilmî mansıpların bu kadar artması ulemanın devlet 
teşkilatında önemli görevlere getirilmesini beraberinde getirmiş ve bu sebeple 
iktidar ve ulemâ siyasî, idarî, iktisadî ve sosyal birçok alanda münasebet içerisi-
ne girmiştir. Toplum menfaati merkezindeki bu ilişkilerin ortaya konulması hem 
Memlûk devlet mekanizmasının işleyişini anlamak hem de iktidar-halk ilişkile-
rinin nasıl yürütüldüğünü tespit etmek bakımından büyük önem arz etmektedir. 
Bazı dönemsel farklılıklar bulunmakla birlikte devletin kuruluşundan yıkılışı-
na kadar yürütülen iktidar-ulemâ ilişkisi, ırsî saltanat sisteminin yerleşemediği 
Memlûkler’de ulemânın sağladığı ve halifenin de önemli rol oynadığı meşru-
iyet sağlama zemininde gelişmiştir. Dolayısıyla Memlûk iktidarının ulemâ ile 
münasebetleri din-devlet ilişkilerinin bu dönemdeki seyrini tespit açısından da 
önemlidir.

Ülkemizde ve yurtdışında konuyla alakalı doğrudan ve bütüncül bir çalışma 
tespit edilememesi, Yaacov Lev’in bu dönemdeki iktidar-ulemâ ilişkisini konu 
edinen makalesi ile Kâzım Uzun’un saltanat-hilâfet ilişkisini ele alan doktora 
tezinin de sınırlı kapsamları sebebiyle bu tür bir çalışmanın elzem olduğu ka-
naatine varılmıştır. Bunların dışında ülkemizde ve yurtdışında kaleme alınmış 
bazı makalelerin kısmen yüzeysel kısmen de dar kapsamlı değerlendirmeleri 
böylesine geniş bir konu için faydalı kabul edilse bile yeterli değildir. Dolayı-
sıyla İslâm dünyasının merkezî bölgelerinde üç asra yakın hüküm sürmüş olan 
Müslüman Türk Devleti Memlûkler’in ulemâ ile münasebetlerinin bir bütünlük 
içerisinde ele alınması önemli bir boşluğun doldurulmasını sağlayacaktır. Dok-
tora tezimizden üretilen çalışma, yönetime doğrudan katılan ve sultanla mutat 
görüşme ayrıcalığına sahip olan başkadılar, kadı askerler, dârüladl müftüleri, 
beytülmâl vekilleri ve muhtesibler gibi üst düzey ulemâ ile sınırlandırılmıştır. 

Çalışma, giriş ve iki bölümden oluşmaktadır. Girişte Memlûk Devleti siyasî 
tarihi ve teşkilatı ana hatlarıyla ele alınmış, buraya iktidar-ulemâ ilişkilerinin 
belirleyicileri ile alakalı faydalı olacağı düşünülen bir kısım da eklenmiştir. Ça-
lışmanın birinci bölümünde siyasî ve askerî alanlarda iktidar-ulemâ ilişkileri ele 
alınmış, alt başlıklarla konu ayrıntılandırılmıştır. İkinci bölümde ise adlî/dinî, 
sosyal ve ilmî hayatta iktidar-ulemâ ilişkileri üzerinde durulmuş ve çalışma so-
nuç kısmı ile tamamlanmıştır.

Çalışmamız sırasında bazı kurum ve kuruluşlar ile birçok kişinin önemli yar-
dım ve desteklerini gördüğümüzü belirtmeliyiz. Öncelikle akademik duruşu ile 
bana örneklik eden, ilmî bakış açısı, tavsiye ve yönlendirmeleriyle yardımlarını 



vii

Önsöz

esirgemeyen kıymetli hocam Prof. Dr. Nahide BOZKURT’a ve beni bu konuyu 
çalışmaya teşvik etmesinin yanısıra kıymetli vaktini çalışmanın eksikliklerini 
gidermek için içtenlikle ayıran, ilim yolculuğumda beni diri tutan, ilmî hassa-
siyeti ve özverisi ile çalışma boyunca desteğini her daim yanımda hissettiğim 
kıymetli hocam Prof. Dr. Fatih Yahya AYAZ’a teşekkürü bir borç bilirim. Çalış-
ma konumu öğrendiği andan itibaren zihnimde yeni pencereler açan soruları ve 
teşvik edici söylemleriyle beni destekleyen muhterem hocam Prof. Dr. Seyfet-
tin ERŞAHİN’e, çalışmanın içeriğinin oluşmasında kıymetli vakitlerini benden 
esirgemeyen, çalışmaları ve tavsiyelerinden istifade ettiğim saygıdeğer hocam 
Prof. Dr. Cüneyt KANAT’a, akademik hayata adım atmamda önemli etkileri bu-
lunan ve lisans yıllarımdan itibaren maddî-manevî desteklerini gördüğüm kıy-
metli hocalarım Prof. Dr. Tuğrul YÜRÜK ve Dr. Öğr. Üyesi Hakan COŞAR’a 
içtenlikle teşekkür ediyorum. Ayrıca kıymetli hocam Prof. Dr. Muzaffer TAN’a 
ve Prof. Dr. Mustafa ÖZKAN’a da katkı ve desteklerinden ötürü şükranlarımı 
sunarım. Son olarak, varlığı ile bana güç veren ve bu zorlu çalışma sürecinde 
yoluma yoldaşlık eden kıymetli dostum Doç. Dr. Fatmanur ALİBEKİROĞLU 
EREN’e, her zaman yanımda olan annem, babam ve sevgili kardeşlerim Kübra 
ve Abdulsamet’e, gelişi ve gülüşüyle hayatımıza neşe katan sevgili yeğenim 
Çınar Ege’ye, çalışma boyunca beni büyük bir sabırla destekleyen, yol gösterici 
eleştiri ve katkılarıyla yardımlarını gördüğüm ve her daim yanımda olan sevgili 
eşim Ahmet DÜZENLİ’ye hususen teşekkürlerimi sunarım. Son olarak Yurt İçi 
Lisansüstü Burs Programı kapsamında beni destekleyen TÜBİTAK’a da teşek-
kür ederim.

Aygül DÜZENLİ

Adana 2026



ix

İÇİNDEKİLER

Önsöz...................................................................................................v

Yönteme Dair................................................................................... xiii

Kaynak ve Araştırmalar...................................................................xix
Kaynaklar...............................................................................................xix
Araştırmalar.........................................................................................xxxi

Giriş.....................................................................................................1
I. 	 KAPSAM VE ÖNEM.......................................................................1
II. 	 KAVRAMSAL ÇERÇEVE VE SINIRLILIKLAR..........................6
III. 	ANA HATLARIYLA MEMLÛK DEVLETİ ...............................11

A. 	Siyasî Tarih................................................................................. 11
B. 	 Memlûk Devlet Teşkilatı ......................................................... 16

1. 	 Askerî Bürokratik Teşkilat................................................. 21
2. 	 Sivil Bürokratik Teşkilat..................................................... 23
3. 	 Adlî ve Dinî Teşkilat........................................................... 23

IV. İKTİDAR-ULEMÂ İLİŞKİLERİNİN BELİRLEYİCİLERİ.........31

BÖLÜM 1 
Siyasî ve Askerî Alanlarda İktidar-Ulemâ İlişkileri.........................41

I. 	 SİYASÎ ALANDA İKTİDAR-ULEMÂ İLİŞKİLERİ...................41
A. 	Saltanat Değişiklikleri.............................................................. 41

1. 	 Meşruiyet Sağlayıcı............................................................. 44
2. 	 İstişare Mercii...................................................................... 52
3. 	 Gönüllü/Gönülsüz Tarafgir............................................... 54

B. 	 Hilâfet Değişiklikleri................................................................ 64
C. 	Bazı İdarî Tasarruflar................................................................ 76
D. 	Adlî/Dinî Teşkilattaki Tayin ve Aziller.................................. 82



İçindekiler

x

1. 	 Başkadılar............................................................................ 82
2. 	 Kadı Asker, Dârüladl Müftüleri,  

Beytülmâl Vekilleri ve Muhtesibler................................ 105
3. 	 Hatîb ve Müderrisler........................................................ 122

E. 	 İktidar-Ulemâ İlişkilerinde Farklı Bir Boyut: Ulemânın 
Cezalandırılması..................................................................... 130

II. 	 ASKERÎ ALANDA İKTİDAR-ULEMÂ İLİŞKİLERİ...............134
A. 	Askerî Seferler......................................................................... 134
B. 	 Askerî İsyanlar......................................................................... 152

BÖLÜM 2 
Adlî/Dinî, Sosyal ve İlmî Hayatta İktidar-Ulemâ İlişkileri............161

I. 	 ADLÎ/DİNÎ MESELELERDE İKTİDAR-ULEMÂ  
İLİŞKİLERİ....................................................................................161
A. 	Fıkhî Meseleler........................................................................ 161

1. 	 Sultan-Ulemâ.................................................................... 162
2. 	 Ümerâ-Ulemâ................................................................... 187
3. 	 Ulemâ-Ulemâ.................................................................... 201

B. 	 İtikâdî Meseleler...................................................................... 205
C. 	Dinî Merâsimler...................................................................... 217

II. 	 SOSYAL HAYATTA İKTİDAR-ULEMÂ İLİŞKİLERİ.............225
A. 	Afet Dönemleri....................................................................... 225
B. 	 Halk Ayaklanmaları................................................................ 232
C. 	Kadınlarla İlgili Meseleler...................................................... 237
D. 	Gayrimüslimlerle İlgili Meseleler......................................... 243

III. 	İLMÎ HAYATTA İKTİDAR-ULEMÂ İLİŞKİLERİ...................257
A. 	İktidar Mensuplarının İlme ve Ulemâya İlgisi.................... 257
B. 	 İktidar-Ulemâ İlişkilerine Dair Bazı Tarihçilerin 

Değerlendirmeleri................................................................... 266

Sonuç...............................................................................................277

Bibliyografya...................................................................................285

Ekler.................................................................................................303

Dizin................................................................................................307



xi

KISALTMALAR

a.e.	 aynı eser

a.mlf.	 aynı müellif

Alm.	 Almanca

Arap.	 Arapça

b.	 bin, ibn (oğlu)

bk.	 bakınız

bs.	 baskı

BSOAS	 Bulletin of the School of Oriental and African Studies

ç.	 çoğulu

Çev.	 çeviren/tercüme eden

der.	 Derleyen

DİA	 Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi

dn.	 dipnot

ed.	 Editör

EI²	 The Encyclopaedia of Islam (New Edition)

Fran.	 Fransızca

haz.	 hazırlayan

IJMES	 International Journal of Middle East Studies

İng.	 İngilizce

JAOS	 Journal of the American Oriental Society

JSAI	 Jerusalem Studies in Arabic and Islam

krş.	 Karşılaştırınız

MSR	 Mamlūk Studies Review



xii

nşr.	 neşreden (tahkik eden)

ö.	 ölümü

s.	 sayfa

trc.	 Tercüme eden

t.y.	 basım tarihi yok

TTK	 Türk Tarih Kurumu

vb.	 ve benzerleri

vd.	 ve devamı

v.dğr.	 ve diğerleri

vs. 	 vesâire 

Kısaltmalar



YÖNTEME DAIR

xiii

Çalışmamız Memlûkler döneminde iktidar ve ulemâ arasındaki ilişkiyi bir bütün 
olarak ortaya koymayı amaçlamaktadır. Dolayısıyla ele alınan bütün rivayet-
ler kronolojiye riayet edilerek değerlendirilmiş, olaylar arasındaki bağlantılar 
mümkün mertebe tespit edilmiştir. Ele alınan örneklerde dönemler arasındaki 
orantı gözetilmiş, bir dönemi simgeleyecek ölçüde ve yaygınlıkta örnekler su-
nulmaya çalışılmıştır. Ancak bazı dönemlerde belli sahalardaki örnek hadise-
lerin çok sayıda olduğu tespit edilmiştir. Bu gibi durumlarda konunun akışına 
göre hadiseyi en güzel şekilde yansıttığını düşündüğümüz örnekler metne dâhil 
edilirken, diğerlerine dipnotlarda referans verilmesi tercih edilmiştir. Bu nokta-
da örnek olayların tespitinde esas alınan eserlere de işaret edilmelidir. Çalışma-
da Memlûk tarihi ile ilgili en teferruatlı eser olarak kabul edilen Makrîzî’nin (ö. 
845/1442) es-Sülûk adlı kitabı temel alınmıştır. Makrîzî’nin vefatından sonraki 
dönem için takipçisi ve talebesi İbn Tağrîberdî’nin (ö. 874/1470) kronolojik ta-
rih eserlerinden istifade edilmiş, son dönemin çok az sayıdaki tarihçileri arasın-
da öne çıkan İbn İyâs’ın (ö. 930/1524?), Bedâi‘u’z-zühûr adlı eseri de bunlara 
eklenmiştir. Farklı dönemlerdeki bu eserlerin zemin olarak belirlenmesinin te-
mel sebebi ise muhteva genişliği ve konu çeşitliliği bakımından diğer tarihçiler-
den belirgin şekilde ayrılmalarıdır.

Makrîzî’nin kitabı başta olmak üzere söz konusu eserlerden örnek hadisele-
rin tespitinde dikkate alınan bazı hususlara işaret edilmelidir. Öncelikle bahsi 
geçen eserlerden tespit edilen bu hadiselerin muasırı olan tarihçilerin rivayet-
lerine ulaşılmış ve referanslarda ilk olarak bunlara yer verilmiştir. Konunun 
bağlantılarının tam olarak netleşmediği durumlarda ise sonraki dönemlerde 
yaşamış tarihçilerin aktardıklarına başvurulmuştur. Bunun dışında olaylar hak-
kında farklı ve geniş bilgiler ihtiva eden eserlerden mukayese ve tamamlama 
amaçlı yararlanılmıştır. Bunu yaparken, müelliflerin aynı hadiseyi birbirlerin-

xiii



GÜÇ VE MEŞRUIYET ZEMININDE OTORITE ARAYIŞI

xiv

den farklı aktardığı durumlarda bunun muhtemel sebepleri üzerinde durulmuş, 
tarih tenkidinin1 bir unsuru olarak müellifin şahsiyeti, konumu gibi hususlar göz 
önüne alınarak değerlendirme yapma yoluna gidilmiştir. Dolayısıyla her ne ka-
dar müelliflerin olayların müşahidi olmaları kaynak değeri açısından kıymetli 
kabul edilse de hadiselerin içerisinde bulunmaları, olayın etkilerinin sürüyor 
olmasının veya nakilcilerin konumlarının olaylara yaklaşımlarını etkileyeceği 
gibi hususlar göz önüne alınmıştır. Daha açık ifadelerle müelliflerin görevleri, 
mezhepleri ve hayatları ile ilgili ayrıntılar tespit edilmiş ve olayların aktarımına 
sirayet etmesi muhtemel olan yorumları bu durum göz önünde bulundurularak 
değerlendirilmiştir. Mesela sultanın indinde saygın bir yeri olan veya resmî bir 
vazifesi bulunan tarihçilerin aktardıkları ile herhangi bir görevi olmayan veya 
çeşitli gerekçelerle görevlerinden azledilen tarihçilerin rivayetlerine, onların bu 
konumları değerlendirilerek yaklaşılmıştır. Aynı şekilde Türklük, Araplık, Ha-
nefîlik ve Şâfiîlik gibi müelliflerin yaklaşımlarını etkilemesi muhtemel mensu-
biyetler de yine bu bağlamda değerlendirilmiştir. Bu hassasiyet ile hadiselerin 
doğru veya doğruya en yakın şekilde tespiti için mümkün mertebe yakın ve 
uzak kaynaklar üzerinden de kıyaslamalar yapılmıştır. Ayrıca olaylarda bahsi 
geçen şahısların hayatlarıyla ilgili malumat için terâcim ve tabakat kitaplarına, 
coğrafî özellikler ve şehir isimlendirmelerinde ise konu ile ilgili müstakil eser-
lere başvurulmuştur. Bazı durumlarda konunun daha iyi anlaşılması için tarih 
eserlerinin yanında fıkıh, hadis ve kelam gibi farklı bilim dallarına ait eserlere 
de müracaat edilmiştir.

Çalışmada önce hadiselerle ilgili tespitler ve ön kabuller aktarılmış, ardından 
örneklendirme yoluna gidilmiştir. Bunun yanında ön kabul ve tespitlerin ba-
zen tarihçilerin açık ifadelerine bazen de hadiselerin bütününe dayanılarak inşa 
edildiği de belirtilmelidir. Bu noktada bazı kısımlarda tespitler çerçevesinde 
birtakım yorumlar yapılarak söz konusu tespit ve ön kabullerin teyit edilmeye 
çalışıldığı da ifade edilmelidir.

Teknik bazı hususları ifade etmek gerekirse, çalışmada bahsi geçen sultan ve 
halifelerin hükümranlık yıllarına işaret etmekle yetinilmiştir. Memlûkler döne-
mi ümerâ ve ulemâsının ise vefat yılları tespit edilmiş, hayatları ile ilgili bilgi 
veren eserlere dipnotlarda işaret edilmiştir. Bu noktada bazı Memlûk emîrle-
1	 Bk. Mübahat S. Kütükoğlu, Tarih Araştırmalarında Usûl, TTK Yayınları, Ankara 2011, s. 28-37; 

Leon Halkın, Tarih Tenkidinin Unsurları, TTK Yayınları, Ankara 2014, s. 3-11, 23-31; Nahide 
Bozkurt, Tarih Felsefesi Tarihin Doğası ve Belirleyicileri, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2020, s. 
32-37, 51-53.



Yönteme Dair

xv

rinin hayatları ile ilgili bilgilerin sınırlı olması sebebiyle özellikle son dönem 
ümerâsının vefat yıllarının dahi tespit edilemediğini belirtmeliyiz. Çalışmada 
hadiselerin geçtiği zaman dilimleri hicri ve miladi olarak verilmiştir. Böylelikle 
hadiselerin referans verilen kaynaklar üzerinden teyit edilmesinin daha kolay 
olacağı düşünülmüştür. 

Burada Memlûk Devleti’nin dönemlendirilmesiyle alakalı bir hususa da işa-
ret etmek gerekir. Memlûk araştırmacıları, devletin kuruluş dönemiyle başlayan 
ilk devreyi “Türk/Bahrî Memlûkler Dönemi” ve ağırlıklı olarak Çerkez sul-
tanlar ve ümerânın hâkim olduğu ikinci devreyi ise “Çerkez/Burcî Memlûkler 
Dönemi” şeklinde tasnif etmektedirler.2 Türk Memlûkler ve Çerkez Memlûk-
ler şeklindeki isimlendirme ise iktidarı elinde tutan idarecilere dayanarak orta-
ya atılmıştır. Esasen Memlûk Devleti için Türk ve Çerkez Memlûkler dönemi 
şeklinde kesin bir ayrımdan bahsetmek mümkün ve doğru görünmemektedir. 
Zira her iki dönemde de farklı kökenlerden sultanların tahta çıktığı tespit edil-
mektedir. Ayrıca neredeyse bütün tarihçiler tarafından “ed-Devletü’t-Türkiyye” 
şeklinde isimlendirilen bir devlet için, sultanlarının kökenlerine dayanarak bir 
ayrım yapmak kanaatimizce doğru da değildir. Yine muasır tarihçilerin ifade-
siyle “Türk/Türklerin Devleti” olarak isimlendirilen ve Türk İslâm tarihinde ilk 
defa bu unvanı taşıyan bir devletin, söz konusu tasnifle anılması ilmî bir yakla-
şım olarak görünmemektedir. Dolayısıyla, dönemlerin takibini kolaylaştırmak 
için, alan uzmanlarınca da günümüze kadar benimsenen usul üzere ilk dönem 
için Bahrî, ikinci dönem için Burcî Memlûkler şeklinde bir isimlendirme esas 
alınmıştır.

Çalışmada konu, siyasî-askerî ve sosyal gelişmeler, dinî meseleler ve ilmî 
hayatta iktidar-ulemâ ilişkisi gibi başlıklar altında ele alınmıştır. Her ne kadar 
başlıklandırmalar bu şekilde yapılmış olsa da konuya örneklik teşkil eden ha-
diseler her zaman tek yönlü değildir. Zira insanı ve onun yapıp ettiklerini konu 
edinen sosyal bilimlerde olayların sadece bir menşee dayandırılması pek müm-
kün görünmemektedir. Mahiyetlerinin tam olarak anlaşılabilmesi için bütüncül 
bir şekilde verilmesi gereken bazı örnek hadiselerin çok yönlü olması hatta bir 
hadisenin başlangıçta ortaya çıktığı zeminden zamanla farklı bir noktaya ev-
2	 Bu tasnif ve isimlendirme ile ilgili bk. Ali Sâlim en-Nebbâhîn, Nizâmü’t-terbiyeti’l-İslâmiyye fî ʿ asri 
devleti’l-Memâlîk fî Mısr, Kahire 1981, s. 107-113; Kâzım Yaşar Kopraman, “Bahriyye, DİA, IV 
(1991), s. 512; a.mlf., “Burciyye”, DİA, VI (1992), s. 419-420; David Ayalon, “Bahrî Mamlûks, 
Burjî Mamlûks-Inadequate Names for the Two Reigns of the Mamlûk Sultanate”, Târîh, I (1990), s. 
3-53.



GÜÇ VE MEŞRUIYET ZEMININDE OTORITE ARAYIŞI 

xvi

rilmesi çalışma esnasında karşılaşılan önemli zorlukların başında gelmektedir. 
Zira konuyu hem ilgili başlıktan çok uzaklaşmadan hem de okuyucunun zih-
ninde kopukluk oluşturmadan ortaya koymak gerekmektedir. Dolayısıyla bu 
durum, ciddi bir çabayı da beraberinde getirmiştir. Bu gerekliliğin ve zorluğun 
farkında olarak bu tarz hadiselerin işlenmesinde, hadisenin hangi yönü daha 
fazla ön plana çıkıyorsa konuyu o başlık altında ayrıntılarıyla aktarma, gerekli 
olan diğer yerlerde ise kısaca atıfta bulunma yoluna gidilmiştir. Böylece konular 
arasında oluşabilecek tedahüllerin ve aynı olayın farklı başlıklar altında tekrar 
tekrar ayrıntılı bir şekilde ele alınmasının önüne geçilmesi amaçlanmıştır. Çok 
yönlü olduğu düşünülen hadiselere bir örnek vermek gerekirse, 780/1379 sene-
sinde idareyi elinde tutan kudretli iki emîr ile başkadılar ve önde gelen ulemâ-
nın askerlere para temini için vakıfların istibdâline cevaz verilmesi hususunda 
yaptıkları toplantı burada zikredilmelidir. Fıkhî konulardaki ilişkiler başlığı al-
tında işlenen bu toplantıda yapılan tartışmalar değerlendirildiğinde, meselenin 
fıkhî bir tartışma olarak başlayıp iktisâdî bir meseleye dönüştüğü, ardından Şâ-
fiî âlimlerin tartışmalarına sebep olduğu, devamında da ulemânın gelirleri ve 
ümerâ karşısındaki konumu gibi veçhelere büründüğü tespit edilmektedir. Hatta 
toplantının sonlarına doğru Müslümanın Müslümanla savaşmasının şer‘an uy-
gun olup olmadığına dair itikâdî tartışmaların da yapıldığı görülmektedir. Dola-
yısıyla özü itibariyle fıkhî bir zeminde tertip edilen toplantı siyasî, askerî, ikti-
sadî hatta itikâdî tartışmalara da yol açmıştır. Bu tür örnek hadiselerin, en fazla 
öne çıkan yönü itibariyle konumlandırıldığı bir kez daha vurgulanmalıdır.

Memlûkler döneminde iktidar-ulemâ ilişkisi başlıklı çalışma, genel bir giriş 
bölümünden sonra iki ana bölümden oluşmaktadır. İktidar-ulemâ münasebetle-
rini ele alırken bu ilişkilerin seyri ve sonuçları yanında, ilişkileri önemli ölçüde 
şekillendiren dönemin dinî, siyasî ve sosyal yapısının da göz önüne alınması ge-
rektiği kanaatindeyiz. Buradan hareketle giriş bölümünde Memlûk Devleti’nin 
teşekkül süreci, dayandığı idarî ve sosyal yapıya değinilmiştir. Burada ana hat-
larıyla da olsa siyasî tarihe yer verilmesinin iki önemli sebebi vardır. Birincisi 
Memlûk iktidar/yönetim algısının anlamlandırılmasının bizce temel şartı mem-
lûk sistemine vâkıf olmak ve bu sistemin içerisinde yetişen Memlûk Devleti’nin 
kurucu unsuru olan Türklerin serüvenini bilmektir. Diğer bir sebep ise, devletin 
geçirdiği farklı devrelerde dönemin siyasî figürlerinin başında gelen sultanların 
otoriter/muktedir ya da böyle olmaması durumuna göre ulemânın konumunun 
da değişmesidir. Bunun yanında Memlûk devlet teşkilatı ve ilmî yapı, ulemânın 



Yönteme Dair

xvii

konumunun daha iyi anlaşılması için müstakil bir başlık altında incelenmiştir. 
Yine çalışmanın sınırlılıklarında belirtilen iktidar ve ulemâ kavramları üzerin-
den, Memlûkler dönemi için bu ikisi arasındaki ilişkinin temel belirleyicileri 
olduğunu düşündüğümüz unsurlara da giriş bölümünde temas edilmiştir. Bunu 
yapmaktaki amacımız konunun örnekler üzerinden işlendiği ana bölümlere geç-
meden önce, Memlûk iktidarı ve ulemâsı arasındaki ilişkilerin tezahür ettiği 
ortak zeminle alakalı bazı ön bilgileri okuyucuya sunmaktadır. Zira bu başlık 
altında işaret edilen temel belirleyiciler, ele alınan hadiselerin ve dönemin bu 
bağlamda daha iyi anlaşılmasına katkı sağlayacaktır.

“Siyasî ve Askerî Alanlarda İktidar-Ulemâ İlişkisi” başlıklı birinci bölümde 
ise öncelikle saltanat ve hilâfet değişiklikleri ile adlî ve dinî teşkilattaki tayin-
ler gibi idarî işleyişe yönelik gelişmeler ele alınmış, ardından askerî seferler 
ve ümerâ isyanlarında ulemânın rol ve konumu üzerinde durulmuştur. İkinci 
bölümde ise “Adlî/Dinî, Sosyal ve İlmî Hayatta İktidar-Ulemâ İlişkisi” başlığı 
altında önce Fıkhî ve İtikâdî meseleler ile dinî merasimlerde tezahür eden ik-
tidar-ulemâ ilişkilerine temas edilmiş, ardından afet dönemleri, ayaklanmalar, 
kadınlar ve gayrimüslimler gibi sosyal hayattaki unsurlarla ilgili hadiselerdeki 
ilişkiler incelenmiştir. Son olarak Memlûk iktidarının ilme ve ulemâya verdiği 
değeri yansıtan örnekler ile iktidar ve ulemâ ilişkilerine dair bazı Memlûk tarih-
çilerinin yorumlarına yer verilmiştir. Ancak bu bölümdeki bazı konuların işleni-
şinde işaret edilmesi gereken birkaç husus bulunmaktadır. Bunlardan ilki Mem-
lûk yöneticileri ile ulemâsının birbirlerine en fazla ihtiyaç duyduğu dolayısıyla 
da her iki tarafın hem karşı karşıya geldiği hem de birbirlerine destek sağladığı 
alan olan fıkhî meselelerin diğer başlıklara nazaran daha geniş tutulmuş olması-
dır. Bunun sebebi fıkıh sahasının, taraflardan biri olan ulemâ sınıfının özellikle 
de başkadıların esas hareket alanı olmasıdır. Zira iktidar mensupları, çoğunluğu 
vakıflarla ilgili uygulamalarının meşruiyeti için ulemânın fetvasına ihtiyaç duy-
maktaydı. Ulemâ da kendi aralarındaki ilmî ve mezhebî çekişmelerin ön plana 
çıktığı bu ortamlarda bir yandan halkın menfaatini gözetirken bir yandan da 
iktidarın arzusu çerçevesinde bir orta yol arayışı içerisindeydi. Bu hassas zemin, 
tarafların birlikte hareket etmesini zorunlu kılmaktaydı. İkinci husus ise dinî 
merasimlerin hangi başlık altında incelenmesinin daha uygun olacağı meselesi 
ile ilgilidir. Örnek vermek gerekirse; toplumda bir eğlenceye dönüşen mahmîl 
merasimleri hem sosyal hem de dinî hayatla ilişkilidir. Dolayısıyla burada bir 
tercihte bulunulmuş ve bu merasimlerin çıkış noktası ve amacını esas alarak 



GÜÇ VE MEŞRUIYET ZEMININDE OTORITE ARAYIŞI 

xviii

buradaki hadiseler dinî sahadaki ilişkiler başlığı altında incelenmiştir. Üçüncü 
ve son husus ise iktidar-ulemâ ilişkilerine dair bazı tarihçilerin değerlendirme-
leri bahsinde, dönemin tüm tarihçilerinin değil, hadiseleri daha uzun ve ayrın-
tılı hatta bir nevi günlük mahiyetinde kayıt altına alan Mısır tarih ekolünün3 
temsilcilerinin esas alınmasıdır. Bu noktada tarihçilerin hem iktidar ve ulemâ 
hem de bunlar arasındaki ilişkilere dair eleştiri ve yorumlarına çalışmanın ilgili 
kısımlarında işaret edildiği, burada ise sadece tarihçilerin bir nevi dönem eleş-
tirisi olarak nitelendirilebilecek değerlendirmelerinin aktarıldığı belirtilmelidir. 
İlk olarak bu ekolün kurucusu da olan Makrîzî’nin kendi dönemindeki iktidar-u-
lemâ ilişkileriyle ilgili önceki dönemlerle mukayeselerini de içeren eleştirile-
ri ele alınmış, ardından öğrencisi İbn Tağrîberdî’nin bu bağlamdaki yorumları 
üzerinde durulmuştur. Bu ekolün son temsilcisi olan İbn İyâs’ın, bu tarz değer-
lendirmeleri oldukça sınırlı olduğundan ve onlara da metnin ilgili kısımlarında 
işaret edildiğinden bu başlık altında incelenmemiştir.

3	 Mısır tarih ekolü için bk. Ayaz, Memlükler’de Tarih ve Tarihçiler, TTK Yayınları, Ankara 2020, s. 
81, 207.



KAYNAK VE ARAŞTIRMALAR

xix

KAYNAKLAR

Memlûkler dönemi, tarihçilik açısından İslâm tarihinin en zengin devresi sayıl-
maktadır. Söz konusu dönemde gerek genel ve hususi tarih gerekse biyografi ve 
ansiklopedi türünde pek çok eser kaleme alınmıştır. Bu çeşitlilik, ele aldığımız 
konuyu neredeyse her dönem için hadiselerin müşahidi birkaç tarihçinin eserle-
ri üzerinden okuma ve mukayese etme imkânı sağlamıştır. Bu bağlamda bahsi 
geçen ilmî zenginlik içerisinde çokça istifade ettiğimiz müellifler ve eserlerinin, 
çalışmamız açısından öne çıkan hususiyetlerine ve sağladıkları katkılara değin-
mek istiyoruz.

Memlûkler’in kuruluş yıllarındaki hadiseler ve devletin gerçek kurucusu 
olarak kabul edilen Sultan el-Melikü’z-Zâhir Baybars (658-676/1260-1277) 
zamanı için özellikle ilk dönem kronolojik tarih kitapları ve bu sultanın hayatı-
nı ele alan biyografi eserlerinden istifade edilmiştir. Bunların başında İzzeddin 
İbn Şeddâd’ın (ö. 684/1285) Sultan Baybars’ın hayatını ele alan Târîhu’l-Me-
liki’z-Zâhir4 adlı eseri gelmektedir. Sultan Baybars ve bazı devlet görevlileri 
ile yakınlığı bulunan İbn Şeddâd’ın bu eseri, ilk dönem hadiselerine kaynaklık 
etmesinin yanında Sultan Baybars’ın şahsiyeti, ilme ve ulemâya hürmeti gibi 
konulardaki ayrıntılı nakilleri ile çalışmamıza katkı sağlamıştır. Bu bağlamda 
istifade ettiğimiz bir diğer müellif ise Dîvânü’l-inşâ’da görev yapan ve sultan-
larla yakın münasebetleri bulunan İbn Abdüzzâhir’dir (ö. 692/1293). Tarihçi-
nin dönemin sultanları için kaleme aldığı er-Ravzü’z-zâhir5 ve Teşrîfü’l-eyyâm6 
4	 İzzeddin Muhammed b. Ali b. İbrahim İbn Şeddâd, Târîhu’l-Meliki’z-Zâhir (nşr. Ahmed Hutayt), 

el-Ma‘hedü’l-Almânî li’l-Ebhâsi’ş-Şarkıyye, Beyrut 1983.
5	 Ebü’l-Fazl Muhyiddin Abdullah İbn Abdüzzâhir, er-Ravzü’z-zâhir fî sîreti’l-Meliki’z-Zâhir (nşr. 

Abdülaziz el-Huveytır), Riyad 1976.
6	 İbn Abdüzzâhir, Teşrîfü’l-eyyâm ve’l-‘usûr fî sîreti’l-Meliki’l-Mansûr (nşr. Murad Kâmil-

Muhammed Ali en-Neccâr), Kahire 1961.

xix



GÜÇ VE MEŞRUIYET ZEMININDE OTORITE ARAYIŞI

xx

adlı eserleri, müellifin müşahidi olduğu pek çok hadiseyi aktarması ve devletin 
önemli belgelerini içermesi bakımından önem arz etmektedir. Müellifin, Mo-
ğollarla yapılan Aynicâlût Savaşı’na dair ayrıntılı nakilleri, 678/1279 senesinde-
ki bir isyana destek olan Şâfiî başkadısı ile ilgili aktardıkları, Ezher Camii’nde 
Cuma namazı kılınması hususunda meydana gelen tartışmalar, hilâfetin ihyâsı 
ve ilk dönem saltanat değişiklikleriyle alakalı rivayetleri çalışmamıza önemli 
katkı sağlamıştır.

İlk dönem için istifade ettiğimiz müelliflerden biri de Sultan el-Meli-
kü’l-Mansûr Seyfeddin Kalavun’un (678-689/1279-1290) memlûklerinden 
olan ve saltanat nâibliği de dâhil pek çok önemli vazifeyi üstlenen Baybars el-
Mansûrî’dir (ö. 725/1325).7 Tarihçinin 650-709 (1252-1309) senelerini içeren 
Zübdetü’l-fikre8 adlı eseri, memlûklerin Orta Asya’dan asker olarak yetiştirilmek 
üzere getirilme süreçleri, müellifin kendisinin de dâhil olduğu eğitim aşamaları, 
ümerâ arasındaki ilişkiler hakkında bilgi vermekte ve bu yönüyle dönemin anla-
şılmasında esas teşkil eden memlûk sistemine dair önemli bilgiler içermektedir. 
Müellifinin askerî sınıfa mensup olması ve devlet kademelerindeki görevleri 
sebebiyle hadiselerin hem bizzat içerisinde yer alması hem de bazı belgelere 
birinci elden ulaşma imkânına sahip olması eserin kıymetini artıran bir unsur-
dur. Dolayısıyla eser, Memlûk Devleti’nin teşekkül sürecinde iktidar-ulemâ 
ilişkilerine dair pek çok örnek hadise için önemli bir kaynak olmuştur. Eserde 
yer alan Sultan el-Melikü’l-Muzaffer Kutuz’un (657-658/1259-1260) Moğollar-
la yazışmalarındaki mektupların yanı sıra Sultan Baybars’ın Dımaşk’taki bazı 
arazilere el koymak istemesi üzerine ulemâ ile arasında meydana gelen tartış-
malar, ilk dönem saltanat değişiklikleri, hilâfetin Mısır’da ihyâsı, Sultan el-Me-
likü’n-Nâsır Muhammed b. Kalavun (Birinci saltanatı: 693-694/1293-1294, 
ikinci saltanatı: 698-709/1299-1309, üçüncü saltanatı: 709-741/1309-1341) 
dönemi olayları, Müstekfi-Billâh’ın (701-740/1302-1340) hilâfeti ve Sultan 
el-Melikü’l-Mansûr Lâçin’in (696-698/1296-1299) ulemâ ile münasebetlerine 
dair kayıtlar istifade ettiğimiz bölümlerden bazılarıdır. Müellifin bu ilk eserin 
muhtasarı sayılabilecek ve 711/1312 yılına kadar olan hadiseleri içeren et-Tuh-
fetü’l-mülûkiyye9 adlı tarihinden de istifade edilmiştir. Yine ilk dönem müellif-
7	 Fatih Yahya Ayaz, “Bir Devleti İçinden Tanımak: Memlûk Emîri Baybars El-Mansûrî’nin Askerî ve 

Siyasî Kariyeri”, Tarih İncelemeleri Dergisi, 39/2 (2024): 497-535.
8	 Rükneddin Baybars el-Mansûrî en-Nâsırî ed-Devâdâr el-Hıtâî, Zübdetü’l – fikre fî târîhi’l-Hicre 

(nşr. Donald S. Richards), el-Ma‘hedü’l-Almânî li’l-Ebhâsi’ş-Şarkıyye, Beyrut-Berlin 1998.
9	 Baybars el-Mansûrî, et-Tuhfetü’l-mülûkiyye fi’d-Devleti’t-Türkiyye (nşr. Abdülhamid S. Hamdân), 

ed-Dârü’l-Mısriyyetü’l-Lübnâniyye, Kahire 1987.



Kaynak ve Araştırmalar

xxi

lerinden Şâfî b. Ali el-Askalânî’nin (ö. 730/1330), Sultan Baybars için kaleme 
aldığı Hüsnü’l-menâkıb10 adlı sîreti, bu dönemle ilgili bazı rivayetlerinin yanı 
sıra bir miras meselesiyle ilgili diğer kaynaklarda tespit edemediğimiz Hanefî 
başkadısı ile sultan arasındaki ilişkiye dair kaydıyla çalışmamız için önemli ör-
neklerden birine dikkatimizi çekmesi bakımından yararlı olmuştur.

Erken dönem Memlûk tarihçilerinden Yûnînî’nin (ö. 726/1326), Sıbt İb-
nü’l-Cevzî’nin (ö. 654/1256) Selçuklu (431-708/1040-1308) ve Eyyûbî dö-
nemlerini ele alan eserine11 zeyl olarak kaleme aldığı ve 654-711 (1256-1312) 
senelerini içeren Zeylü Mir’âti’z-zamân12 adlı eseri de Memlûk Devleti’nin ilk 
dönem hadiselerini içermesi bakımından istifade ettiğimiz kaynaklardan biridir. 
Yûnînî’nin resmî bir görevi ve yönetici kesimle münasebetlerinin olmaması, ha-
diseleri dışarıdan değerlendirmesine imkân sağlamıştır. Çalışmamız esnasında 
Yûnînî’nin bu eseri, Eyyûbîler’den tevarüs edilen güçlü kadıların Memlûkler’in 
ilk dönemindeki konum ve rollerinin tespiti, bunların ilk dönem sultan ve devlet 
adamlarıyla ilişkileri ve Ezher Camii ile ilgili bahsi geçen tartışmalar bağlamın-
da önemli katkı sağlamıştır. Bu noktada diğer Memlûk kaynaklarının sultanın 
ulemâya hürmeti bağlamında aktardığı Baybars’ın bir kuyu ile ilgili Şâfiî başka-
dısının huzuruna çıktığı mezâlim davasına dair ayrıntıları aktaran yegâne eserin 
Zeylü Mirat olduğu da belirtilmelidir. Vefeyât kısmına oldukça geniş yer verilen 
bu eserden ilk dönem devlet adamları ve ulemânın hayatları ile ilgili de istifade 
edilmiştir.

İbn Kesîr’in (ö. 774/1373) 768/1367 senesine kadar olan hadiseleri içeren 
el-Bidâye ve’n-nihâye13 adlı tarihi özellikle Dımaşk’ta meydana gelen hadise-
lerin tespitinde ayrıntılar vermesi bakımından çalışmamız için önem arz eden 
eserlerdendir. Müderrislik vazifesi yanında mezâlim oturumlarında da görev 
alan müellif devlet adamları ve halk ile yakın münasebetler kurmuştur. Bu özel-
likleri dolayısıyla müşahidi olduğu hadiselerin aktarımında ayrıntılara yer ve-
ren tarihçi, aynı zamanda bazı olaylarla alakalı ilginç tutum ve yorumlarıyla da 
dikkat çeker. Örneğin diğer kaynaklar 678/1279 senesinde meydana gelen bir 
10	 Şâfî b. Ali b. Abbâs, Hüsnü’l-Menâkıbi’s-Sırrıyeti’l-Müntezea‘ mine’s-Sireti’z-Zâhiriyye (nşr. 

Abdülaziz el-Huveytır), Riyad 1989.
11	 Bk. Şemseddin Yusuf b. Kızoğlu Sıbt İbnü’l-Cevzî, Mir’âtü’z-zamân fî târîhi’l-a‘yân, VIII/1-2, 

Meclisü Dâireti’l-Meârifi’l-‘Usmâniyye, Haydarâbâd 1951-1952.
12	 Kutbüddin Ebü’l-Feth Musa b. Muhammed el-Yûnînî, Zeylü  Mir’âti’z-zamân, Kahire: Dârü’l-

Kütübi’l-İslâmî, 1992.
13	 Ebü’l-Fidâ İmadüddin İsmail b. Ömer İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye (nşr. Abdullah b. 

Abdülmuhsin et-Türkî), I-XXI, Dârü Hicr, Cîze 1997-1999.



GÜÇ VE MEŞRUIYET ZEMININDE OTORITE ARAYIŞI 

xxii

isyanda Şâfiî başkadısının fetva ve desteğini açıkça ifade ederken, İbn Kesîr’in 
konuyu bu desteğe değinmeden aktarması bunlardandır. Yine İbn Teymiyye’nin 
(ö. 728/1328) yargılanma sürecinde yaşananlarla ilgili Şâfiî ulemâya yönelik 
eleştirel yorumları da bu minvalde dikkat çekicidir. Müellifin bu eseri, belirle-
nen örnek hadiselerin mukayesesinde ve özellikle sosyal hadiselerin Dımaşk’ta-
ki yansımalarının tespitinde önemli katkı sağlamıştır. 

İbnü’l-Furât’ın (ö. 807/1405) Târîhu’d-düvel ve’l-mülûk/Târîhu İb-
ni’l-Furât14 adlı eserinden günümüze belirli kısımlar ulaşmış olup bunların da 
bir kısmı eksiktir. Elimizde bulunan 672-696/1273-1296, 789-799/1387-1397 
yıllarını içeren ciltlerden, tespit ettiğimiz hadiselerin mukayesesi için istifade 
edilmiştir. Müellifin 690 yılında bir Şâfiî başkadısının azli ve yenisinin atanması 
süreci ile ilgili aktardıkları, Sultan Lâçin’in emîrliği döneminde satın alınması-
nın şer‘an uygun olmadığının tespiti üzerine bir Şâfiî başkadısı tarafından tekrar 
satılmasına dair rivayetleri konumuz bağlamında önem arz etmektedir. Yine bu 
dönem başkadı tayinleri ve bunların sultanlarla yakın münasebetlerine dair ka-
yıtlar da bizim için katkı sağlayıcı olmuştur. İçerdiği hadiselerle ilgili oldukça 
ayrıntılı bilgiler veren bu eserin Makrîzî başta olmak üzere birçok tarihçiye kay-
naklık ettiği de belirtilmelidir.

Memlûkler döneminin meşhur âlimlerinden İbn Haldûn’un (ö. 808/1406) 
Kitâbü’l-‘İber15 adlı eseri ve buna zeyl olarak kaleme aldığı ve hayatını anlattığı 
et-Taʿrîf bi’bni Ḫaldûn müʾellifi’l-kitâb ve rihletühû garben ve şarken16 ismini 
taşıyan kitabı çalışmamız için müellifin müşahidi olduğu dönemler açısından 
katkı sağlamıştır. Zira bu dönemde çeşitli medreselerde müderrislik ve başka-
dılık gibi vazifeleri üstlenmesinin yanı sıra devrin sultanları ile yakın münase-
betler de kuran İbn Haldûn’un, kendisinin de dâhil olduğu hadiselere dair ak-
tardıkları büyük önem arz etmektedir. Bu bağlamda el-Melikü’z-Zâhir Berkuk 
(Birinci saltanatı: 784-791/1382-1389; ikinci saltanatı: 792-801/1390-1399) 

14	 Nâsıruddin Muhammed b. Abdürrahim b. Ali İbnü’l-Furât, Târîhu’d-düvel ve’l-mülûk-Târîhu 
İbni’l-Furât, VI (nşr. Kostantin Züreyk), American University in Cairo, Beyrut 1961, a.e., VII (nşr. 
Kostantin Züreyk), Beyrut 1942, a.e., VIII (nşr. Kostantin Züreyk-Necla İzzeddin), Beyrut 1939, 
a.e., IX/1 (nşr. Kostantin Züreyk), Beyrut 1936, a.e., IX/2 (nşr. Kostantin Züreyk-Necla İzzeddin), 
Beyrut 1938.

15	 Abdurrahman b. Muhammed İbn Haldûn, Kitâbü’l-‘İber ve dîvânü’l-mübtede ve’l-haber fî eyyâmi’l-
‘Arab ve’l-‘Acem ve’l-Berber ve men ‘âsarahüm min zevi’s-sultâni’l-ekber (nşr. Halil Şehhâde), 
I-VIII, Beyrut 2001.

16	 İbn Haldûn, Bilim ile Sanat Arasında Hatıralar et-Ta’rif (Çev. Vecdi Akyüz), Dergâh Yayınları, 
İstanbul 2004.



Kaynak ve Araştırmalar

xxiii

dönemindeki gelişmeler başta olmak üzere kendisinin başkadı olarak atanması, 
Timur’la ilişkiler ve yakınlığı bulunan ümerâ ile ilgili rivayetleri çalışmamıza 
katkı sağlayan kısımlar olmuştur.

Orta çağ İslâm dünyasının en büyük tarihçilerinden ve Mısır tarih ekolü-
nün kurucusu kabul edilen Makrîzî’nin (ö. 845/1442) Kitâbü’s-Sülûk17 adlı eseri 
çalışmamızın zeminini oluşturmaktadır. İslâm’dan önceki ümmetler hakkında 
kısa bir girişle başlayan eser, yine kısaca İslâm’ın gelişinden Selâhaddin Eyyûbî 
(567-589/1171-1193) dönemine kadarki Müslüman devletlerle ilgili bilgi verir. 
Eserde 568/1172 senesinden 844/1441 senesine kadarki hadiseler kronolojik 
olarak ele alınmış ve her senenin sonunda vefeyâta yer verilmiştir. Müellifin 
Dîvânü’l-inşâ’da kâtiplik, çeşitli medreselerde müderrislik, Kahire’de muhte-
siblik gibi önemli vazifeler üstlenmiş olması ve muhtesib olduğu dönemin sulta-
nı ile iyi ilişkileri sayesinde idarî işleyişe vukufiyeti ve müşahidi olduğu dönem-
leri neredeyse gün gün aktarması esere kıymet katan unsurlardandır. Müdakkık 
bir tarihçi olan Makrîzî’nin bu eserinde tüm önemli vazifelere tayin ve azilleri 
gün, ay ve yıl olarak tespit etmek mümkündür. Çalışmamız esnasında bu eser 
baştan sona okunmak suretiyle konumuza örneklik eden hadiseler tespit edil-
miştir. Tarihçinin, kendisinden önceki eserlerden istifadeyle tamamlayarak ve 
bağlantı kurarak aktardığı hadiseler ve bunlara dair yorumları, kendi döneminde 
ise siyasî, askerî, sosyal her gelişmeyi ve bu gelişmelerin taraflarını isim isim ve 
bazen konu dışı bilgileri de dâhil ederek büyük bir titizlikle nakletmesi bu kita-
bı esas almamızın sebebidir. Devletin kuruluşundan 844/1441 senesine kadarki 
hadiseleri tüm ayrıntılarıyla ele alan bu mücessem eser, müellifin kendisinin de 
mensup olduğu ulemâ sınıfına dair değerlendirmeleriyle de öne çıkar. Bu nokta-
da çalışmamızda da takip edilebileceği üzere özellikle tayin ve azillerle ilgili di-
ğer kaynakların kısaca anlattığı hadiseleri Makrîzî’nin eksiklikleri tamamlayıp 
bir sebep-sonuç ağı içerisinde uzun uzun anlattığını da belirtmek gerekir. Eserin 
bu zenginliği çalışmamızı verimli kılan unsurların başında gelmektedir.

Eserinden istifade ettiğimiz bir diğer müellif ise Dımaşk’lı tarihçi İbn Kâdî 
Şühbe’dir (ö. 851/1448). Müellif birçok medresede müderrislik ve kadılık yap-
mış, özellikle fıkıh sahasındaki yetkinliği ile büyük şöhret kazanmıştır. 741-808 
(1340-1405) yılları arasındaki hadiseleri kapsayan Târîhu İbn Kâdî Şühbe18 adlı 
17	 Takıyyüddin Ahmed b. Ali el-Makrîzî, Kitâbü’s-Sülûk li-ma‘rifeti düveli’l-mülûk (nşr. M. Mustafa 

Ziyâde-Saîd A. Âşûr), I-XII, Lecnetü’t-Te’lîf ve’t-Terceme ve’n-Neşr, Kahire 1956-1973.
18	 Takıyyüddin Ebû Bekir b. Ahmed b. Muhammed İbn Kâdî Şühbe, Târîhu İbn Kâdî Şühbe (nşr. 

Adnan Derviş), I-IV, Ma‘hedü’l-Fıransî li’d-Dirâsâti’l-‘Arabiyye, Dımaşk 1994-1997.



GÜÇ VE MEŞRUIYET ZEMININDE OTORITE ARAYIŞI 

xxiv

eseri, müellifin özellikle Dımaşk’ta meydana gelen hadiselerle ilgili aktardığı 
ayrıntılar ve bazı hadiselere dair yorumları ile dikkat çekmektedir. Târîhu İbn 
Kâdî Şühbe, Makrîzî’nin es-Sülûk’ünde tespit ettiğimiz örnek hadiseleri karşı-
laştırmak bakımından da çalışmamıza önemli katkı sağlamıştır. 

Muhaddis kimliği ile ön plana çıkan ve bu sahadaki müktesebatı sebebiyle 
döneminde “hâfız” unvanıyla anılan İbn Hacer (ö. 852/1449) tarih sahasında 
kaleme aldığı eserleriyle çalışmamıza önemli katkı sağlamıştır. Onun 773/1372 
senesinden 850/1446 yılına kadar olan hadiseleri içeren kronolojik tarih eseri 
İnbâü’l-ğumr19 ile 701-800 (1301-1398) senelerinde yaşamış meşhurların bi-
yografilerini aktardığı ed-Dürerü’l-kâmine20 adlı vefeyât eseri ve ona 833/1424 
senesine kadar yaptığı zeyl de bunlardandır. Yine Mısır kadılarını ele alan 
Ref‘u’l-isr ʿan kudâti Mısr21 adlı eseri özellikle bu dönemde başkadılık yapmış 
kimselerin biyografileri için istifade ettiğimiz eserlerdendir. İbn Hacer, pek çok 
önemli medresede müderrislik, hatîblik, dârüladl müftülüğü ve Şâfiî başkadılığı 
vazifelerini üstlenmiştir. Bu vazifeleri onu devletin idarî işleyişi hakkında bilgi 
sahibi yaptığı gibi devlet adamlarıyla iyi ilişkiler kurmasına da vesile olmuştur. 
Dolayısıyla onun eserlerinin özellikle müşahit olduğu döneme ait kısımları bu 
açıdan önem arz eder. Nitekim arada kısa fasılalar olsa da neredeyse 25 yıl gibi 
uzun bir süre Şâfiî başkadılığı görevini yürütmüş olması, bize onun da dâhil ol-
duğu pek çok hadiseyi birinci ağızdan öğrenme imkânı sağlamıştır. Yine görev-
leri boyunca vakıfların teftişi, katıldığı mezâlim oturumları ve dönemin siyasî 
gelişmeleri ile alakalı aktardığı tecrübeleri de bu minvalde değerlendirilebilir.

Memlûkler döneminin önde gelen Türk âlimlerinden Aynî’nin (ö. 855/1451) 
başlangıçtan 850/1447 yılı sonuna kadar ulaşan İkdü’l-cümân22 adlı tarihi de 
çalışmamızda istifade ettiğimiz önemli kaynaklardandır. Müellif müderrislik, 
muhtesiblik, evkâf nâzırlığı ve Hanefî başkadılığı gibi üst düzey görevleri yü-
rütmüş ve 90 yıllık ömrüyle birçok Memlûk sultanının dönemini müşahede et-
miştir. Türkçe bilmesi ve bazı sultanlarla yakın münasebetleriyle de ön plana 

19	 Ebü’l-Fazl Şehâbeddin Ahmed b. Ali İbn Hacer el-Askalânî, İnbâü’l-ğumr bi-ebnâi’l-‘umr (nşr. 
Hasan Habeşî), I-IV, Lecnetü İhyâi’t-Türâsi’l-İslâmî, Kahire 1969-1998.

20	 İbn Hacer, ed-Dürerü’l-kâmine fî a‘yâni’l-mieti’s-sâmine, I-IV, Dârü’l-Cîl, Beyrut 1993.
21	 İbn Hacer, Ref‘u’l-isr ‘an kudâti Mısr (nşr. Ali Muhammed Ömer), Mektebetü’l-Hancî, Kahire 

1998.
22	 Bedreddin Mahmud b. Ahmed el-Aynî, ‘İkdü’l-cümân fî târîhi ehli’z-zamân (nşr. Muhammed M. 

Emin), I-IV, el-Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-‘Âmme li’l-Kitâb, Kahire 1987-1992; a.e., Beyazıt Devlet 
Ktp., Veliyyüddin Efendi böl., Arap. Yazm. nr. 2374-2396; a.e. (nşr. Abdürrâzık et-Tantâvî el-
Karmût), ez-Zehrâ li’l-İ‘lâmi’l-‘Arabî, Kahire 1989.



Kaynak ve Araştırmalar

xxv

çıkan Aynî, 801/1399 senesinden itibaren Memlûk idarî işleyişinin içinde yer 
almıştır.23 Bu özellikleri dolayısıyla İbn Hacer gibi eserlerinde aktardığı hadi-
selerin bazılarının bizzat içinde yer almış, bazılarını da müşahede etme imkânı 
elde etmiştir. Makrîzî ile aynı dönemde dönüşümlü olarak Kahire muhtesibli-
ğini üstlenen Aynî, İbn Hacer’in Şâfiî başkadılığı yaptığı dönemde de Hanefi 
başkadılığını deruhte etmiştir. Bu durum bahsi geçen tarihçilerle hem idarî sa-
hada hem de tarih alanında rekabet içerisinde olmasını beraberinde getirmiştir. 
Bu bakımdan Aynî, Makrîzî ve İbn Hacer’in eserleri hadiselerin mukayeseli bir 
okumasına imkân sağladığı gibi bazı hadiselerde diğerinin vermediği ayrıntı-
ları içermesi bakımından birbirlerini tamamlayıcı da olmuştur. Aynî’nin Sultan 
el-Melikü’l-Müeyyed’in biyografisini ele aldığı es-Seyfü’l-mühenned’ine24 de 
bu sultanla ilgili hadiselerde başvurulduğu burada belirtilmelidir.

Mısır tarih ekolünün önemli temsilcilerinden olan İbn Tağrîberdî’nin (ö. 
874/1470) hocası Makrîzî’nin bahsi geçen eserine zeyl olarak kaleme aldığı 
Havâdisü’d-dühûr’u25 ve Mısır’ın Müslümanlar tarafından fethinden başlayıp 
872/1468 senesine kadar meydana gelen olayları ele aldığı en-Nücûmü’z-zâhi-
re’si26 çalışmamızda istifade ettiğimiz önemli kaynaklardandır. Dönemin büyük 
emîrlerinden birinin oğlu olan İbn Tağrîberdî, ablalarının sultan, başkadı ve di-
ğer önemli görevleri üstlenen eşleri sebebiyle iktidar mensuplarıyla yakın iliş-
kiler kurmuş, bu durum onun hem ilmiyede ilerlemesini hem de askerî sahada 
bilgi sahibi olmasını beraberinde getirmiştir.27 Aynı zamanda Makrîzî ve Aynî 
gibi dönemin önde gelen tarihçi ve ilim adamlarından ders alan İbn Tağrîberdî, 
bu vesile ile tarihe ilgi duymuş ve bu sahada çeşitli eserler kaleme almıştır. 
Çalışmamızda müellifin Makrîzî’nin es-Sülûk’te kaldığı yerden (845/1441) baş-
layıp vefatına (874/1469) kadar olan yılları içeren Havâdisü’d-dühûr’u bu yıllar 
23	 Aygül Düzenli, “Aynî (1451)”, İslâm Medeniyetinde Bilim Öncüleri Tarih, Mana Yayınları, İstanbul 

2021, s. 134-138.
24	 Aynî, es-Seyfü’l-mühenned fî sîreti’l-Meliki’l-Müeyyed (nşr. Fehim M. Şeltût), Dârü’l-Kütübi’l-

Mısriyye, Kahire 1998.
25	 Ebü’l-Mehâsin Cemaleddin Yusuf İbn Tağrîberdî, Havâdisü’d-dühûr fî meda’l-eyyâm ve’ş-şühûr 

(nşr. Muhammed K. İzzeddin), I-II, ‘Âlemü’l-Kütüb, Beyrut 1990; a.mlf., Hawâdith ad-Duhûr fî 
Madâ’l-Ayyâm Wash-Shuhûr (nşr. William Popper), I-IV, University of California Publications, 
Berkeley 1931-1942.

26	 İbn Tağrîberdî, en-Nücûmü’z-zâhire fî mülûki Mısr ve’l-Kâhire, I-XII, Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye, 
Kahire 1956, a.e., XIII (nşr. Fehim M. Şeltût), Kahire 1970, a.e., XIV (nşr. Cemal Muhammed 
Muhriz-Fehim M. Şeltût), Kahire 1971, a.e., XV (nşr. İbrahim Ali Tahran), Kahire 1972, a.e., XVI 
(nşr. Cemaleddin eş-Şeyyâl-Fehim M. Şeltût), Kahire 1972.

27	 Ayaz, Tarih ve Tarihçiler, s. 89; Düzenli, “İbn Tağrîberdî (1470)”, İslam Medeniyetinde Bilim 
Öncüleri Tarih, s. 143-147.



GÜÇ VE MEŞRUIYET ZEMININDE OTORITE ARAYIŞI 

xxvi

arasındaki örnek hadiselerin tespitinde esas alınmış ve bu kısımlar müellifin 
diğer eseri en-Nücûmü’z-zâhire ile birlikte okunmuştur. Bununla birlikte en-Nü-
cûmü’z-zâhire’den genellikle mukayese amaçlı istifade ettiğimizi de belirtmeli-
yiz. Zira İbn Tağrîberdî bu dönemleri çoğunlukla hocasından naklen aktarsa da 
bazı hadiselerde hocasının rivayetlerini tamamlayıcı, açıklayıcı bir rol üstlen-
miş, hatta bazen eleştirel yorumlarıyla önemli bazı ayrıntılara da işaret etmiştir. 
Bunun dışında konumuz bağlamında eserinin muhtelif yerlerinde hem ulemâya 
hem de ümerâya yönelik tenkitleri dönemin ruhunun anlaşılması açısından katkı 
sağlamıştır. Son olarak onun el-Menhelü’s-sâfî28 adlı biyografi eserinden de bu 
dönemde yaşamış ulemâ ve ümerânın hayatları ile ilgili istifade edilmiştir. Bu 
eserde bazı Türkçe isimlerin Arap müellifler tarafından yanlış okunduğundan 
şikâyetçi olan İbn Tağrîberdî’nin bu isimleri anlamlarını açıklamak ve harekele-
mek suretiyle yazdığı da belirtilmelidir.29

Çalışmada Hatîb el-Cevherî’nin (ö. 900/1495) Nüzhetü’n-nüfûs30 adlı eserin-
den de istifade edilmiştir. Müellif esasen bir kuyumcu olmakla birlikte bir süre 
hatîblik ve kadı nâibliği de yapmıştır. Hadiseleri kronolojik ve neredeyse günlük 
olarak ele alan eserin elimizdeki neşri 784-849 (1382-1146) senelerini içermek-
tedir. Müellifinin farklı bir sosyal sınıfa mensup olması bakımından da önem 
arz eden eserden, bahsi geçen dönemle alakalı diğer kaynaklardaki hadiseleri 
teyit ve mukayese amaçlı istifade edilmiştir. Hatîb el-Cevherî’nin namazların 
cemedilmesi ile ilgili sultanın da dâhil olduğu bir hadiseye dair verdiği ayrın-
tılar ve bir Osmanlı elçisine Mısır’da uygun bir vazife teklif edildiğine dair 
kayıtları çalışmamız için önem taşımaktadır. Müellifin, bazı kısımları eksik olsa 
da 873-886 (1468-1481) yıllarını ele alan diğer eseri İnbâü’l-hesr31 ise özellikle 
Sultan el-Melikü’l-Eşref Kayıtbay (872-901/1468-1496) dönemi ve bu dönem-
de hilâfetin mahiyetine dair bazı yorumları ile çalışmamıza katkı sağlamıştır. 
Ayrıca müellifin bu eserinde İbn Tağrîberdî’nin Arapça yazmayı bilmemesi ve 
eserlerindeki bazı hatalarından dolayı insanların onunla alay etmesine dair ka-
yıtlarının ilgi çekici olduğu da belirtilmelidir.32

28	 İbn Tağrîberdî, el-Menhelü’s-sâfî ve’l-müstevfî ba‘de’l-Vâfî (nşr. Muhammed M. Emin-Nebîl 
Muhammed Abdülaziz), I-XII, Matbaatü Dâri’l-Kütüb, Kahire 1984-2006. Bu eserle ilgili ayrıca bk. 
Abdullah Sağır, İbn Tağrîberdî’nin “el-Menhelü’s-Sâfî” Adlı Eserine Göre Kahire’de İlmî ve Sosyo-
kültürel Hayat (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
İstanbul 2014.

29	 Bazı örnekler için bk. Ayaz, Tarih ve Tarihçiler, s. 188-189.
30	 Nureddin Ali b. Davud b. İbrahim es-Sayrafî Hatîb el-Cevherî, Nüzhetü’n-nüfûs ve’l-ebdân fî 
tevârîhi’z-zamân (nşr. Hasan Habeşî), I-IV, Dârü’l-Kütüb, Kahire 1970-1994.

31	 Hatîb el-Cevherî, İnbâü’l-hesr bi-ebnâi’l-‘asr (nşr. Hasan Habeşî), Dârü’l-Fikri’l-‘Arabî, Kahire 
1970.

32	 Hatîb el-Cevherî, İnbâü’l-hesr, s. 179-180; Ayaz, Tarih ve Tarihçiler, s. 122.



Kaynak ve Araştırmalar

xxvii

Meşhur muhaddis ve tarihçi Sehâvî’nin (ö. 902/1497), 745-898 (1344-1493) 
seneleri arasındaki hadiseleri ele alan Vecîzü’l-kelâm’ı33 özellikle Memlûk kay-
naklarının azaldığı 850’li yıllardan sonrası için önem arz etmektedir. Bu eser hem 
bu dönem olaylarının tespit ve mukayesesi hem de müellifin yorumları açısın-
dan yararlı olmuştur. Bu noktada müellifin dönemin diğer tarihçileri tarafından 
keskin dili dolayısıyla eleştirildiği de belirtilmelidir. Nitekim Sehâvî’nin halkın 
vergilerden dolayı sıkıntı yaşadığı bir hadiseye dair yorumları ve bir meclisteki 
oturma düzeni ile alakalı dönemin sultanını kınaması bunlardan bazılarıdır. Yine 
Sehâvî’nin pek çok hadiseyi çok değer verdiği hocası İbn Hacer’den iktibasla 
aktardığı da belirtilmelidir. Müellifin, Makrîzî’nin es-Sülûk’üne zeyl alarak yaz-
dığı ve 845-857 (1441-1453) senelerini içeren tarih eseri et-Tibrü’l-mesbûk34 de 
çalışmamızda istifade ettiğimiz kaynaklardandır. Onun ed-Davʾu’l-lâmiʿ35 adlı 
eseri ise ulemâdan pek çok kimsenin hayatına dair kayıtları ve vefat yıllarını 
tespit bakımından çalışmamıza oldukça önemli katkılar sağlamıştır.

Memlûkler’in son döneminin meşhur âlim ve tarihçilerinden Süyûtî’nin (ö. 
911/1505) Hüsnü’l-muhâdara 36ve Târîhu’l-Hulefâ37 adlı eserlerinden çalışma-
mızda özellikle hilâfetle ilgili meselelerde istifade edilmiştir. Müellifin Mem-
lûkler döneminde Abbâsî halifelerinin durumlarına dair ayrıntılı kayıtlarının 
yanı sıra Sultan Kayıtbay döneminde bazı hadiselerin bizzat içerisinde yer al-
ması vesilesiyle aktardığı bilgiler de çalışmamıza önemli katkı sağlamıştır.

Abdülbâsıt el-Malatî’nin (ö. 920/1514), 744/1343 senesinden başlayıp 
896/1491 senesine kadar olan hadiseleri içeren Neylü’l-emel’i38 bahsi geçen dö-
nem için önemli kaynaklardan biridir. Abdülbâsıt el-Malatî babasının saltanat 
nâibliği ve vezirlik gibi bazı önemli vazifeleri üstlenmesi, kendisinin de askerî 
elitin çocuklarının oluşturduğu evlâdünnâs’tan olması sebebiyle pek çok büyük 
âlimden ders almış ve iyi bir tahsil hayatı geçirmiştir. Müellif kendisinden ön-
ceki tarihçilerin eserlerinden istifade ettiği kısımları aynen nakletmek yerine 
tenkide tâbi tutarak doğrusunu tespit etmeye çalışmış ve bunlara eserinde işaret 

33	 Şemseddin Muhammed b. Abdurrahman es-Sehâvî, Vecîzü’l-kelâm fi’z-zeyl ‘alâ Düveli’l-İslâm (nşr. 
Beşşâr A. Maruf v.dğr.), I-IV, Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 1995.

34	 Sehâvî, et-Tibrü’l-mesbûk fî zeyli’s-Sülûk, Mektebetü’l-Külliyyâti’l-Ezheriyye, Kahire, t.y.
35	 Sehâvî, ed-Dav’ü’l-lâmi‘ li-ehli’l-karni’t-tâsi‘, I-XII, Dârü’l-Cîl, Beyrut, t.y.
36	 Celaleddin Abdurrahman b. Ebû Bekir es-Süyûtî, Hüsnü’l-muhâdara fî ahbâri Mısr ve’l-Kâhire 

(nşr. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrahim), I-II, Dârü İhyâi’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, Kahire 1967-1968.
37	 Süyûtî, Târîhu’l-hulefâ, Vizâretü’l-Evkâf ve’ş-Şüûni’l-İslâmiyye, Katar 2013.
38	 Zeyneddin Abdülbâsıt el-Malatî b. Halil b. Şahin ez-Zâhirî, Neylü’l-emel fî zeyli’d-Düvel (nşr. Ömer 

A. Tedmürî), I-IX, el-Mektebetü’l-‘Asriyye, Beyrut 2002.



GÜÇ VE MEŞRUIYET ZEMININDE OTORITE ARAYIŞI 

xxviii

etmiştir. Burcî Memlûkler döneminin müşahidi olan müellifin aktardığı hadise-
leri sıklıkla önceki dönemlerle mukayese etmesi ve özellikle iktidar ve ulemâya 
yönelik yorum ve eleştirileri eseri kıymetli kılan hususiyetlerdir. Bu bağlamda 
müellifin içinde yaşadığı dönemi her fırsatta sert bir şekilde eleştirdiği de belir-
tilmelidir. Onun bu tavrında kendisinin Türk kökenli olması ve Çerkezler’in hâ-
kim olduğu bu süreçte siyasî ve ekonomik bazı uygulamalardan duyduğu rahat-
sızlığın etkili olduğu anlaşılmaktadır. Dolayısıyla bu eserden istifade ederken 
müellifin bu durumu göz önünde bulundurulmuş, bu tarz konularda aktardıkları 
başka eserlerle mukayese edilmek suretiyle ihtiyatla karşılanmıştır. Ancak ese-
rin bazı hadiseler için yegâne kaynak olduğu ve kendi dönemi için büyük önem 
arz ettiği vurgulanmalıdır.

İbn Tağrîberdî’nin bahsi geçen eserlerinin ardından Memlûkler’in son dönemi 
için takip ettiğimiz kaynak, Mısır tarih ekolünün son temsilcisi İbn İyâs’ın (ö. 
930/1524) Bedâi‘u’z-zühûr39 adlı kitabıdır. İbn İyâs’ın evlâdünnâs’tan olması se-
bebiyle sarayla ve devlet erkânıyla görüşme imkânına sahip bulunması, eserinin 
özellikle 872-928 (1468-1522) seneleri arasındaki kayıtlarını daha değerli hale 
getirmiştir.40 Çalışmamız esnasında Makrîzî ve İbn Tağrîberdî’nin eserleri gibi İbn 
İyâs’ın bu eseri de baştan sona okunmuş ve konumuza örneklik eden hadiseler 
tespit edilmiştir. Ancak bu noktada İbn İyâs’ın diğer iki tarihçinin aksine hadi-
seleri uzun ve ayrıntılı anlatmadığı belirtilmelidir. Tarihçinin özellikle tayin ve 
azillerle ilgili rivayetlerinde olayların gidişatına dair ayrıntı vermeyip atanan kim-
selerin adını söylemekle iktifa ettiği görülmektedir. Bunun dışında İbn Tağrîberdî 
ve İbn İyâs, evlâdünnas’a mensup olmalarının bir neticesi olarak eserlerinde idarî 
ve askerî sınıfla alakalı hadiselere ağırlık vermişlerdir. Dolayısıyla onların dönem 
ulemâsına dair değerlendirmelerinde bu konumları göz önünde bulundurulmuştur. 
Yine İbn İyâs’ın birkaç hadise dışında dönemin sultanları ve ulemâ arasındaki 
hadiselerde çoğunlukla mahiyet belirtmeden “bazı tartışmalar yaşandı.” şeklinde 
geçiştirmeyi tercih ettiği de tespit edilmektedir. Buna rağmen İbn İyâs’ın eserinin 
Memlûkler’in son dönemindeki pek çok hadise için tek kaynak konumunda bu-
lunduğunu ve bu yönüyle vazgeçilmez olduğunu belirtmek gerekir.

Memlûkler’in son dönemiyle alakalı konumuz çerçevesinde belirledi-
ğimiz örneklerin mukayesesinde İbnü’l-Hımsî’nin (ö. 934/1528) Havâdi-
sü’z-zamân’ından41 da istifade edilmiştir. Dımaşk ve Mısır’da hatîblik ve kadı 
39	 Muhammed b. Ahmed İbn İyâs, Bedâi‘u’z-zühûr fî vekâi‘i’d-dühûr (nşr. Muhammed Mustafa), I-V, 

el-Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-‘Âmme li’l-Kitâb, Kahire 1982-1984.
40	 Düzenli, “İbn İyâs (1524?)”, İslâm Medeniyetinde Bilim Öncüleri Tarih, s. 176-180.
41	 Şehâbeddin Ahmed b. Muhammed b. Ömer İbnü’l-Hımsî, Havâdisü’z-zamân ve vefiyyâtü’ş-şüyûh 
ve’l-akrân, I-III (nşr. Abdülaziz Feyyaz Harfûş), Dârü’n-Nefâis, Beyrut 2000.



Kaynak ve Araştırmalar

xxix

nâibliği yapan müellif, eserini İbn Hacer’in İnbâü’l-ğumr adlı kitabına zeyl ola-
rak kaleme almıştır. 851-930 (1447-1524) senelerini ele alan kitabın önemli bir 
kısmı eksiktir ve eserdeki konular çoğunlukla Dımaşk merkezlidir. Ancak tüm 
bu eksikliklerine rağmen kitap, İbn İyâs’ın rivayetlerini mukayese etme imkânı 
bulduğumuz birkaç eserden biri olması dolayısıyla büyük önem arz etmektedir. 
Eser, Sultan Kayıtbay döneminde halifeyle ilgili sultanın huzurunda gerçekleş-
tirilen ve müellifin de katıldığı toplantının hem tarihini tespit hem de bazı ay-
rıntılar açısından çalışmamıza önemli katkı sağlamıştır. Yine onun 908/1502 se-
nesinde bir Mevlid-i Nebevî merasiminde gerçekleşen hadiseler için tek kaynak 
olduğu da belirtilmelidir. 

İbn Tolun’un (ö. 953/1546) Müfâkehetü’l-hıllân’ı42 da bu son dönem için 
istifade ettiğimiz kaynaklardandır. Dımaşk’ta doğan ve ailesi Türk olan mü-
ellif, hatîblik ve müderrislik gibi bazı vazifeleri üstlenmiştir. Tarihçi 884-926 
(1479-1520) yılları arasındaki hadiseleri kronolojik olarak ele aldığı eserinde 
İbnü’l-Hımsî gibi çoğunlukla Dımaşk merkezli bir anlatımda bulunmuştur. 
Eser son dönemdeki ulemânın tayin ve azilleri ile ilgili malumatın yanında, elçi 
teatileri, Memlûk-Osmanlı arasındaki savaşlarda meydana gelen hadiseler ve 
ulemânın tutumuna dair aktardıklarıyla önem arz etmektedir. Müellifin bir diğer 
eseri Kudâtü Dımaşk/es-Sağrü’l-Bessâm fî zikri men vülliye kazâe’ş-Şâm43 ise 
Ebü’d-Derdâ’dan (ö. 32/652 [?]) başlayarak Memlûkler’in yıkılışına kadar dört 
mezhep başkadılarını, Osmanlı döneminde de görev alan 38 kadının hayatını 
içermesi bakımından özellikle son dönem ulemâsının biyografileri ile ilgili kat-
kı sağlamıştır.

Son olarak hem Memlûkler’in son dönemleriyle ilgili hadiseleri tespit ve 
mukayese etmek hem de Osmanlı Devleti ile ilişkileri kendi kaynaklarından da 
okumak amacıyla bazı Osmanlı kaynaklarından da istifade edildiğini belirtme-
liyiz. Benzer şekilde Timurlularla ilişkiler için de Reşîdüddin’in (ö. 718/1318) 
Tevârih’ine44 başvurulmuştur.

Buraya kadar zikredilen kaynaklar dışında çalışmada istifade edilen müessese 
eserlerine de işaret edilmelidir. Daha önce ifade edildiği gibi İslâm tarihçiliğinin 
altın devri olan bu dönemde bazı ansiklopedik eserler kaleme alınmış ve bun-
lar günümüze ulaşmıştır. Bunlardan İbn Fazlullah el-Ömerî’nin (ö. 749/1349), 
42	 Şemseddin Muhammed b. Ali b. Ahmed İbn Tolun, Müfâkehetü’l-hıllân fî havâdisi’z-zamân (nşr. 

Halil el-Mansûr), Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, Beyrut 1998.
43	 İbn Tolun, Kudâtü Dımaşk/es-Sağrü’l-Bessâm fî zikri men vülliye kazâʾe’ş-Şâm (nşr. Selahaddin 

el-Müneccid), Matbaatü’l-Mecmai’l-‘İlmiyyi’l-‘Arabî, Dımaşk 1956.
44	 Reşîdüddin Fazlullah, Câmiu’t-Tevârih (İlhanlılar Kısmı) (Çev. İsmail Aka – Mehmet Ersan v.dğr.), 

TTK Yayınları, Ankara 2013. 



GÜÇ VE MEŞRUIYET ZEMININDE OTORITE ARAYIŞI 

xxx

Mesâlikü’l-ebsâr’ı45 ile Kalkaşendî’nin (ö. 821/1418) Subhu’l-a‘şâ’sı46 özellikle 
zikredilmelidir. Bu müelliflerden İbn Fazlullah el-Ömerî kadılık ve benzer gö-
revlerin ardından baba mesleği olan Dîvânü’l-inşâ’da kâtipliğe getirilmiş hatta 
bu divanın başkanlığına tayin edilmiş meşhur bir âlimdir. Onun büyük eseri 
Mesâlikü’l-ebsâr yeryüzü ve coğrafî bilgiler ile bu coğrafyalarda yaşayan mil-
letler ve tarihleri şeklinde iki ana bölümden oluşmaktadır. Onun eseri çalışma-
mızın hem teşkilatla ilgili hem de ulemânın tasnifine dair kısmında önemli kat-
kılar yapmıştır. Kalkaşendî de Memlûkler döneminin meşhur ediplerindendir. 
Kadılık yaparak göreve başlayan Kalkaşendî, daha sonra Dîvânü’l-inşâ’da üst 
düzey kâtiplik görevine tayin edilmiştir. Onun Subhu’l-a‘şâ’sı İbn Fazlullah’ın 
eserinin tamamlayıcısı kabul edilen ve benzer özellikler taşıyan bir ansiklopedi 
mahiyetindedir. Bu eser de çalışmamızdaki bahsi geçen ulemâ tasnifi konusun-
da esas aldığımız kaynak olarak oldukça önemli katkılar yapmıştır. Bir başka 
ansiklopedik eser ise Makrîzî’nin “Hıtat” adıyla bilinen Kitâbü’l-Mevâ‘iz’idir.47 
Bu eser de çalışmamıza hem Kitâbü’s-Sülûk’teki bilgileri teyit ve tamamlamak 
hem de müesseselerle ilgili bilgileri tespit etmek açısından katkı sağlamıştır. 

Müessese eserleri içerisinde İbn Şahin ez-Zâhirî’nin (ö. 873/1468), hacmi 
küçük ancak çok kıymetli bilgiler içeren Zübdetü Keşfi’l-Memâlik’i48 de zikre-
dilmelidir. En üst rütbede emîrlik, çeşitli vilayetlerde saltanat nâibliği ve vezir-
lik gibi vazifeleri yürütmüş olan müellif, ilmî birikimi ile de tanınmaktadır. İbn 
Şahin ez-Zâhirî’nin kaleme aldığı Zübdetü Keşfi’l-Memâlik Memlûk şehirlerini 
anlatan bir coğrafya kitabı görünse de aslında bu coğrafyadaki önemli müesse-
seleri anlatan bir teşkilat eseridir. Dolayısıyla onun bu eseri çalışmamıza teşkilat 
açısından önemli katkılar yaptığı gibi verdiği birtakım bilgilerle bazı müessese-
lerin anlaşılmasında önem arz etmiştir. Nitekim sultanların dört başkadının ona-
yıyla ancak meşruiyet kazandıklarına dair açık kayıtları çalışmamız için ufuk 
açıcı olmuştur.

45	 Şehâbeddin Ahmed b. Yahya İbn Fazlullah el-Ömerî, Mesâlikü’l-ebsâr fî Memâliki’l-emsâr (nşr. 
Kâmil Serlam el-Cübûrî), I-XXVII, Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, Beyrut 2010; a.e. Memâlikü Mısr 
ve’ş-Şâm ve’l-Hicâz ve’l-Yemen (nşr. Eymen Fuâd Seyyid), Kahire 1985.

46	 Ahmed b. Ali el-Kalkaşendî, Subhu’l-a‘şâ fî sınâ‘ati’l-inşâ, I-XIV, Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye, 
Kahire 1912-1922.

47	 Makrîzî, Kitâbü’l-Mevâ‘iz ve’l-i‘tibâr bi-zikri’l-hıtat ve’l-âsâr, I-II, Dârü Sâdır, Beyrut, t.y.
48	 Garsüddin Halil İbn Şahin ez-Zâhirî, Zübdetü Keşfi’l-Memâlik ve beyâni’t-turuk ve’l-mesâlik (nşr. 

Paul Ravaisse), Matbaatü’l-Cumhûriyye, Paris 1894.



Kaynak ve Araştırmalar

xxxi

ARAŞTIRMALAR

Tarih boyunca insanların ilgisini çeken din ve siyaset ile bunlar arasındaki ilişki 
farklı bilim dallarında pek çok araştırmanın konusu edilmiştir. Bu meselenin ta-
rihi süreç içerisindeki gelişiminin tam anlamıyla ortaya konulması hem bu iliş-
kilerin tarihsel dayanaklarını tespit etmek hem de bugünün benzer tartışmalarını 
anlamlandırmak açısından bir gereklilik kabul edildiğinden, Müslüman devlet-
lerdeki din-siyaset ilişkisi ile ilgili bazı çalışmalar yapılmıştır. İslâm tarihinde 
bir dönemi veya şahısları ele alan araştırmalarda bu ilişkiye yönelik örnekler 
tespit edilmekle birlikte konuyu müstakil olarak ele alan çalışmalara işaret et-
mek gerekir. Mustafa Özkan’ın Dört Halife ve Emevîler Döneminde Din-Dev-
let İlişkisi49 ve Emevîler Döneminde İktidar-Ulemâ İlişkisi50 başlıklı çalışmaları, 
Serkan Yaşar’ın Abbâsîlerin İlk Döneminde İktidar ile Ulemâ Arasındaki İlişki-
ler51 ve Mutlu Saylık’ın Sâmerrâ Dönemi Abbâsî Halifelerinin Din Politikaları52 
adlı doktora tezleri ile Musa Şamil Yüksel’in Timurlularda Din-Devlet İlişkisi53 
ve Ejder Okumuş’un Klasik Dönem Osmanlı Devleti’nde Din-Devlet İlişkisi54 
gibi kitapları bunlardan bazılarıdır. İslâm tarihinin farklı devrelerini konu edi-
nen bu çalışmalarda iktidar ve ulemâ ilişkileri, idarî teşkilat ve sosyal yapı gibi 
her dönemin kendine has hususiyetleri göz önünde bulundurularak ele alınmış-
tır. Bunun dışında bahsi geçen süreci konu edinen başka çalışmaların bulunduğu 
da belirtilmelidir.

Memlûkler dönemine gelindiğinde ise Yaacov Lev’in bu dönemdeki ikti-
dar-ulemâ ilişkisini konu edinen “Symbiotic Relations: Ulama and the Mamluk 
Sultans”55 adlı makalesinden bahsetmek gerekir. Çalışma, toplumda ulemânın 
konumu ve fonksiyonlarına değinmesinin yanında sadece Memlûk sultanlarının 
ulemâ ile ilişkilerini ele alması bakımından oldukça sınırlıdır. Özellikle Sultan 
Baybars’ın ulemâyla ilişkisine vurgu yapılan makalede dört başkadı uygulaması 
da ayrı bir başlık altında incelenmiştir. Bu ilişkileri müstakil olarak ele alması 
bakımından önem arz eden bu çalışma, Memlûk ulemâsının manevî liderliği 
ve vakıf malları üzerindeki değerlendirmeleri ile çalışmamıza katkı sağlamıştır.
49	 Mustafa Özkan, Emevîler Döneminde İktidar-Ulemâ İlişkisi, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2015.
50	 Özkan, Dört Halife ve Emevîler Döneminde Din-Devlet İlişkisi, Araştırma Yayınları, Ankara 2015. 
51	 Yaşar, Abbâsîlerin İlk Döneminde İktidar İle Ulemâ Arasındaki İlişkiler (Yayımlanmamış Doktora 

Tezi), Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum 2011. 
52	 Mutlu Saylık, Sâmerrâ Dönemi Abbâsî Halifelerinin Din Politikaları (Yayımlanmamış Doktora 

Tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 2011.
53	 Musa Şamil Yüksel, Timurlularda Din-Devlet İlişkisi, TTK Yayınları, Ankara 2009.
54	 Ejder Okumuş, Klasik Dönem Osmanlı Devleti’nde Din-Devlet İlişkisi, Lotus Yayınevi, Ankara 

2005.
55	 Yaacov Lev, “Symbiotic Relations: Ulama and the Mamluk Sultans”, Mamluk Studies Review, XII/1 

(2009), s. 1-26.



GÜÇ VE MEŞRUIYET ZEMININDE OTORITE ARAYIŞI 

xxxii

Memlûkler döneminde iktidar-ulemâ ilişkilerini ele alan bir diğer çalışma 
da Kâzım Uzun’un Memlûk Devleti Himayesinde ve İslâm Dünyasında Abbâsî 
Hilafeti: Saltanat-Hilafet İlişkisi56 adlı doktora tezidir. Hilâfetin ihyâsı, Kahi-
re Abbâsî halifelerinin biyografileri ve bu dönem hilâfetinin genel mahiyetini 
ayrıntılarıyla ele alan çalışma, bu dönem hilâfet saltanat ilişkisini hem kurum 
hem de şahıslar üzerinden incelemiştir. Tez, başlıklarımızdan birini ayrıntılı ve 
müstakil olarak ele alması bakımından çalışmamıza önemli katkı sağlamıştır. 
Aynı şekilde Mustafa Banister’in, The Abbasid Caliphate of Cairo (1261-1517): 
History and Tradition in the Mamluk Court57adlı Mısır Abbâsî hilâfeti ile alakalı 
değerli doktora tezi de halifelerin genel anlamda konumlandırılması bakımın-
dan çalışmamız için yararlı olmuştur.

Burada Fatiha Bozbaş’ın yakın zamanlarda yayınladığı Eyyûbî ve Memlûk 
dönemlerinde Mısır’daki fukahânın iktidarla ilişkilerine dair makalesine58 de 
işaret etmek gerekir. Doğrudan konumuzla alakalı olan bu makalenin çeşitli açı-
lardan bazı eksiklikler içerdiğini belirtmeliyiz. Öncelikle İslâm hukukçusu gö-
züyle ele alınan makale hem bahsedilen mahiyeti gereği hem de hacmi itibariyle 
konuya yaklaşım açısından sorunlu görünmektedir. Esasen sorunun, bu kadar 
uzun bir süreci az sayıda kaynak ve sınırlı örneklerle genel bir değerlendirmeye 
tâbi tutmaktan kaynaklandığı anlaşılmaktadır.

Çalışmamızda Memlûk Devleti’ni farklı açılardan ele alan çok sayıda eser-
den de istifade edilmiştir. Bunlardan Kâzım Yaşar Kopraman’ın Memlûkler 
dönemine ait çeşitli eserleri59 ve bunlarda yer alan bazı değerlendirmeleri çalış-
mamız için yararlı olmuştur. Yine Samira Kortantamer’in Bahri Memlükler Dö-
neminde Üst Yönetim Mensupları ve Aralarındaki İlişkiler60 kitabı ile “Memlük 

56	 Kâzım Uzun, Memlûk Devleti Himayesinde ve İslâm dünyasında Abbâsî Hilafeti: Saltanat-Hilafet 
İlişkisi (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir 2020.

57	 Mustafa Banister, The Abbasid Caliphate of Cairo (1261-1517): History and Tradition in the 
Mamluk Court (Yayımlanmamış Doktora tezi), University of Toronto, Toronto 2015. 

58	 Fatiha Bozbaş, “Eyyûbî ve Memlûklü Dönemi Mısır’ında Fukahâ-Siyâsî Otorite İlişkisi”, Necmeddin 
Erbakan Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, II/2 (2020), s. 95-113.

59	 Kâzım Yaşar Kopraman, “Memlûklerde İnsanî Değerler ve Hukuka Saygı”, Makaleler (haz. 
E. Semih Yalçın, Altan Çetin), Berikan Yayınları, Ankara 2005, s. 311-330; a.mlf., “al-Malik al-
Mu’ayyad Şayh al-Mahmudî Devrinde (1412– 1421) Mısır’ın Malî ve İktisadî Durumuna Umumî 
Bir Bakış”, a.e., s. 19-48; a.mlf., “Şecerü’d-Dürr”, a.e., s. 393-396; a.mlf., “XVI. Yüzyıl Başlarında 
Osmanlı-Memluk çatışması ve Safeviler”, a.e., s. 365-383.

60	 Samira Kortantamer, Bahrî Memlûklar’da Üst Yönetim Mensupları ve Aralarındaki İlişkiler, Ege 
Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, İzmir 1993.



Kaynak ve Araştırmalar

xxxiii

Toplumunda Kadın”61 “Memlûklarda Devlet Yönetimi ve Bürokrasi”62 başlıklı 
makaleleri çalışmamıza katkı yapan ve burada zikredilmesi gereken araştırma-
lardandır. İsmail Yiğit’in, Memlûkler63 adını taşıyan kıymetli kitabı ile sosyal ve 
kültürel hayata dair makaleleri64 çalışmamıza önemli katkılar sağlamıştır. 

Cüneyt Kanat’ın Ortaçağ Türk Devletlerinde Suç ve Ceza65 ve Ortadoğu’da 
Hâkimiyet Mücadelesi Memlûk-Timurlu Münasebetleri (1382-1447)66 isimli ça-
lışmaları başta olmak üzere Memlûkler’i çeşitli açılardan ele alan çok sayıda 
makalesi67 çalışmamıza önemli katkı sağlamıştır. Özellikle Memlûkler’le Ti-
murlular arasındaki elçi teatileri ve ilişkiler bağlamında bahsi geçen çalışma-
lardan istifade edilmiştir. Yine Kanat’ın Memlûkler döneminde cezalandırılma 
usulleri ile alakalı ayrıntılı tespitleri çalışmamız açısından ufuk açıcı olmuştur.

Fatih Yahya Ayaz’ın Memlûk Devleti’nin siyasî, sosyal ve ilmî hayatını ele 
alan kitapları ve çok sayıdaki makalesinden68 de istifade edilmiştir. Bunlardan 
özellikle “Türk Memlükler Döneminde Mısır Halkının Siyasî Olaylara Karşı 

61	 Kortantamer, “Memlûk Toplumunda Kadın”, Türkler, V (2002), s. 772-787.
62	 Kortantamer, “Memlûklarda Devlet Yönetimi ve Bürokrasi”, Tarih İncelemeleri Dergisi, II/1 (1984), 

s. 27-45.
63	 Yiğit, Memlûkler (648-923/1250-1517), Kayıhan Yayınları, İstanbul 2015.
64	 Yiğit, “Memlûkler Dönemi (1250-1517) İlmî Hareketine Genel Bir Bakış”, Türkler, V, 748-756; 

a.mlf., “Memlükler Zamanında Kadın (1250-1517)”, Diyanet İlmi Dergi, XL/2 (2004), s. 130-144.
65	 Cüneyt Kanat, Ortaçağ Türk Devletlerinde Suç ve Ceza, Küre Yayınları, İstanbul 2017.
66	 Kanat, Ortadoğu’da Hâkimiyet Mücadelesi Memlûk-Timurlu Münasebetleri (1382-1447), Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2022.
67	 Kanat, “Bahrî Memlûkler Zamanında Hüküm Süren Çerkez Asıllı Bir Sultan: Baybars El-Çaşnıgîr 

1309-1310”, Tarih İncelemeleri Dergisi, XIII/1 (1998), s. 97-119; a.mlf., “Çaldıran Savaşı Esnasındaki 
Osmanlı-Safevî Mücadelesinde Memlûk Devleti’nin Tutumu”, Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi 
IV (2000), s. 65-74; a.mlf., “Baybars Zamanında Memlûk-İlhanlı Münasebetleri (1260-1277)”, 
Tarih İncelemeleri Dergisi, XVI (2001), s. 31-45; a.mlf., “Memlük Devleti’nde Eğlence Kültürü”, 
Tarih İncelemeleri Dergisi, XXII (2007), s. 53-62.

68	 Fatih Yahya Ayaz, Türk Memlükler Döneminde Saray Ağalığı Üstâdârlık, Marmara Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, İstanbul 2008; a. mlf., Memlükler Döneminde Vezirlik 1250-1517, 
İsam Yayınları, İstanbul 2009; a. mlf., Memlükler (1250-1517), İsam Yayınları, İstanbul 2015; a. 
mlf., Memlük-Kıbrıs İlişkileri Kıbrıs’ta İlk Türk Hâkimiyeti, TTK Yayınları, Ankara 2016; a. mlf., 
“Memlükler Dönemi Vezirlerinden İbnü’s-Sel‘ûs (ö. 693/1294)”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, V/1 (2005), s. 91-122; a. mlf., “Türk Memlükler Döneminin Büyük Emîrlerinden 
Yelboğa el-Ömerî (ö. 768/1366) ve İdaredeki Nüfuzu”, Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Dergisi, XVI (2007), s. 81-100; a. mlf., “Türk Memlükler Döneminde Mısır Halkının 
Siyasî Olaylara Karşı Tutumu”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, VII/1 (2007), 
s. 45-94; a. mlf., “Memlük-İlhanlı İlişkilerinde Bir Dönüm Noktası: Şakhab Savaşı (702/1303), 
Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, XV (2007), s. 1-32; a. mlf., “Memlük Sultanlarından 
Seyfeddin Ebû Bekir ve Alaeddin Küçük Dönemlerinde (741-742/1341) Büyük Emîrler Arasındaki 
Mücadeleler”, Dinî Araştırmalar, IX/27 (2007), s. 247-273.



GÜÇ VE MEŞRUIYET ZEMININDE OTORITE ARAYIŞI 

xxxiv

Tutumu” adlı makalesi esasen Mısır halkının bazı hadiselere karşı yaklaşımla-
rını ele almasına rağmen ulemânın Memlûk toplumundaki konum ve rollerini 
ortaya koyması bakımından yönlendirici olmuştur. Bu noktada Memlûkler dö-
neminde iktidar-ulemâ ilişkileri başlıklı çalışmamız için bu makalenin teşvik 
edici olduğu da belirtilmelidir. Ayaz’ın, Fatmanur Alibekiroğlu Eren ile birlikte 
kaleme aldığı “Memlük Devletinde Sultan ve Emîrlerin Hanefîliğe İlgisi”69 baş-
lıklı makale, çalışmamızda mezhebî hususlardaki bazı değerlendirmeler açısın-
dan yararlı olmuştur. Ayrıca Ayaz’ın Memlûkler dönemi tarih yazıcılığını ele 
aldığı Memlükler’de Tarih ve Tarihçiler70 adlı kitabı, bu dönem iktidar-ulemâ 
ilişkisine dair içerdiği örnek ve tespitlerle çalışmamızın bazı kısımlarına önemli 
katkılar yapmıştır.

Mehmet Fatih Yalçın’ın Bahrî Memlükler Döneminde Dımaşk Kâdılkudâtla-
rı (1266-1382)71 adlı kitabından hem Dımaşk başkadılarının tayin ve azilleri ile 
ilgili hem de iktidar-ulemâ ilişkisine dair örnekler bakımından istifade edilmiş-
tir. Yazarın bazı idarî görevliler ve ulemâ ailelerini konu edinen makaleleri72 de 
çalışmamız için önem arz etmektedir. Joseph H. Escovitz’in Kahire kadılarını 
ele aldığı The Office of Qadi Al-Qudat in Cairo Under The Bahri Mamluks73 
adlı kitabı, kapsamı sınırlı olmakla birlikte çalışmamızda istifade ettiğimiz 
eserlerdendir. Yazarın dört başkadı uygulaması ile ilgili kanaatleri, başkadıla-
rın tayininde etkili olan unsurlar, atandıkları diğer mansıplar ve onların dâhil 
olduğu bazı hadiselerle ilgili aktardıkları değerlendirmelerimiz için önem arz 
etmektedir.

Michael Chamberlain’in Ortaçağ’da Bilgi ve Sosyal Pratik: Şam:1190-
1350,74 Jonathan P. Berkey’in Ortaçağ Kahire’sinde Bilginin İntikali İslami Eği-
timin Sosyal Tarihi,75 ve Harun Yılmaz’ın Zengî ve Eyyûbî Dımaşk’ında Ulema 
69	 Fatih Yahya Ayaz-Fatmanur Alibekiroğlu Eren, “Memlük Devletinde Sultan ve Emîrlerin Hanefîliğe 

İlgisi”, IBAD Sosyal Bilimler Dergisi, V/1 (2019), s. 284-296.
70	 Ayaz, Memlükler’de Tarih ve Tarihçiler, TTK Yayınları, Ankara 2020.
71	 Mehmet Fatih Yalçın, Bahrî Memlükler Döneminde Dımaşk Kâdılkudâtları (1266-1382), Aybil 

Yayınları, Konya 2015.
72	 Yalçın, “Bahrî Memlükler Döneminde Saltanat Nâiblerinin Görevlerinin Sona Ermesi ve Bunun 

Sonuçları (1250 1382)”, The Journal of Academic Social Science Studies, VI/5 (2013), s. 791-
810; a.mlf., “Bahrî Memlükler Döneminde Taht Değişikliğinde Saltanat Nâibinin Rolü”, Turkish 
Studies, IX/8 (2013), s. 389-405; a.mlf., “Memlükler Döneminde Bir Ulemâ Ailesi: İhnâî Örneği”, 
Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, IX/44 (2016), s. 579-588.

73	 Joseph H. Escovitz, The Office of Qadi Al-Qudat in Cairo Under The Bahri Mamluks, Klaus 
Schwarz Verlag, Berlin 1984.

74	 Michael Chamberlain, Ortaçağ’da Bilgi ve Sosyal Pratik: Şam:1190-1350 (Çev. Büşra Kaya), 
Klasik Yayınları, İstanbul 2014.

75	 Jonathan P. Berkey, Ortaçağ Kahire’sinde Bilginin İntikali İslami Eğitimin Sosyal Tarihi (Çev. 
İsmail Eriş), Klasik Yayınları, İstanbul 2015.



Kaynak ve Araştırmalar

xxxv

ve Medrese (1154-1260)76 adlı çalışmalar da hem ulemâ hem de ulemânın ikti-
darla ilişkilerine dair örnek ve tespitleriyle çalışmamıza katkı yapmıştır. Hadis 
sahasında kaleme alınmış olmasına rağmen Halit Özkan’ın Memlüklerin Son 
Asrında Hadis-Kahire 1392-151777 kitabı hem eğitim kurumlarında görev alan 
bu dönem ulemâsı hem de ulemâ arasındaki rekabete dair örnekleriyle çalışma-
mıza katkı sağlamıştır. 

Memlûk Devleti ile alakalı çalışmalar için Chicago Üniversitesi tarafından 
kurulan araştırma merkezi “The School of Mamluk Studies”’e ait Mamluk Stu-
dies Review78 adıyla yayımlanan dergi, çalışma boyunca titizlikle takip edilmiş, 
burada neşredilen ve konumuza katkısı olacağı düşünülen makalelerden istifade 
edilmiştir.

76	 Harun Yılmaz, Zengî ve Eyyûbî Dımaşk’ında Ulema ve Medrese (1154-1260), Klasik Yayınları, 
İstanbul 2017.

77	 Halit Özkan, Memlüklerin Son Asrında Hadis-Kahire 1392-1517, Klasik Yayınları, İstanbul 2014.
78	 bk. https://mamluk.uchicago.edu/ 



285

BIBLIYOGRAFYA

Abdülbâsıt el-Malatî, Zeyneddin b. Halil b. Şahin ez-Zâhirî, er-Ravzu’l-Bâsim fî havâdisi’l-ʿumr 
ve’t-terâcim (Ömer A. Tedmürî, nşr.), I-IV, Beyrut 2014.

Abdülbâsıt el-Malatî, Zeyneddin b. Halil b. Şahin ez-Zâhirî, Neylü’l-emel fî zeyli’d-Düvel (nşr. 
Ömer A. Tedmürî), I-IX, Mektebetü’l-‘Asriyye, Beyrut 2002.

Abdülmun‘im Mâcid, Nüzumu devleti selâtîni’l-Memâlîk ve rüsûmühüm fî Mısr, I-II, Kahire 
1967-1979. 

Abouseif, Doris Behrens, “Hâkim Câmii”, DİA, XV (1997), s. 184-185.
Ağır, Mesut-Solak, Kürşat, “Memlûk Devleti’nin Doğu Akdeniz’deki Önemli Siyasî Faaliyetle-

ri”, Çanakkale Araştırmaları Türk Yıllığı Dergisi, XIV (2013), s. 107-130.
Ahmed Abdürrâzık, “er-Rünûk ‘alâ ‘asri selâtîni’l-Memâlîk”, el-Mecelletü’t-Târîhiyyetü’l-Mıs-

riyye, XXI (1974), s. 67-101.
Ahmed Abdürrezzâk Ahmed, el-Bezl ve’l-bertale: zemene selâtîni’l-Memâlîk Dirâsetün ani’r-rüş-

ve, el-Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-Âmme, Kahire 1979.
Aigle, Denise, “Legitimizing a Low-Born, Regicide Monarch: The Case of the Mamluk Sultan 

Baybars and the Ilkâns in the Thirteenth Century,” Representing Power in Ancient Inner 
Asia: Legitimacy, Transmission and the Sacred (ed. I. Charleux v.dğr.), Bellingham, WA, 
2010, s. 61–94.

Aigle, Denise, “Les inscriptions de Baybars dans le Bilad al-Sham: Une expression de la légiti-
mité du pouvoir”, Studia Islamica XCVI (2003), s. 87–115. 

Akgündüz, Ahmet, “Câmekiyye”, DİA, VII (1993), s. 45-46. 
Akgündüz, Ahmet, “İstibdâl”, DİA, XXIII (2001), s. 319-320.
Akın, Abdullah, “Tanzimat Sonrası Fıkıh ve Medreselerde Değişim Olgusu”, Avrasya Sosyal ve 

Ekonomi Araştırmaları Dergisi (ASEAD), VIII/2 (2021), s. 174-209. 
Akpınar, Cemil, “İbn Cemâa, Bedreddin”, DİA, XIX (1999), s. 388-392.
Akpınar, Cemil, “İbnü’l-Lebbân”, DİA, XXI (2000), s. 119-121.
Aktan, Ali, “Bahrî Memlûklerden Sultan Kalavun ve Hânedanı”, Belleten, LIX/226 (1995), s. 

605-620.
Aktan, Ali, “Memlûk-Haçlı Münasebetleri”, Belleten, LXIII/237 (1999), s. 415-416.
Aktan, Ali, “Memlûklerde Saltanat Değişikliği Usulü”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, IX (1990), s. 270-279.
Akyüz, Vecdi, “Askalânî, İzzeddin”, DİA, III (1991), s. 488.
Akyüz, Vecdi, “Müslüman Türk Devletlerinde Dîvân-ı Mezalim Kurumu”, Türkler, V (2002), 

210-233.
Alâ Taha Rızk Hüseyin, es-Sücûn ve’l-‘ukûbât fi Mısr ‘asra selâtîni’l-Memâlîk, Kahire 2014.
Alataş, Çetin, Abdulgafur b. Lokman el-Kerderî’nin Hayretü’l-fukaha” Adlı Eserinin Tahkiki, 

Tercümesi ve Değerlendirmesi (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Erciyes Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kayseri 2012.

Alevî, Abdülazîz, “İbn Fazlullah El-Ömerî, DİA, XIX (1999), s. 483-484. 
Alibekiroğlu Eren, Fatmanur-Düzenli, Aygül, Memlûkler Dönemi Sünnî Hilâfet Anlayışı ve Halî-

fe Ahidnâme/Taklîdlerindeki Ehl-i Sünnet Algısı”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi, XXII/1 (2022), s. 59-80.

Alibekiroğlu Eren, Fatmanur, “Memlûkler Dönemi’nde Yaşayan Hanefî-Şâfiî Bir Âlim: Ziyâ b. 
Sâdullah el-Kazvînî (ö.780/1379) ve Mezhepler Arası Etkileşim Örneği Olarak Konumu”, 
Oş Devlet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi İlmi Dergisi 34 (2023), s. 131-175.



GÜÇ VE MEŞRUIYET ZEMININDE OTORITE ARAYIŞI 

286

Aljoumani, Said, “Mektebetü’l-Hankah el-Sümeysâtiyye bi-Dımaşk hilâli’l-‘ahdeyn el-Eyyûbî 
ve’l-Memlûkî”, Journal of Islamic Manuscripts, VIII (2017), s. 376–343.

Alptekin, Coşkun, “Atabeg”, DİA, IV (1991), s. 38-40.
Althusser, Louis, İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları (Çev. Yusuf Alp – Mahmut Özışık), İle-

tişim Yayınları, İstanbul 2002.
Ankâvî, Abdullah, “Kisvetü’l-Ka‘be fi’l-‘asri’l-Memlûkî”, Mecelletü Külliyeti’l-Âdâb ve’l-Ulû-

mi’l-İnsâniyye, V (1985), s. 3-10.
Apaydın, H. Yunus, “İbn Abdüsselâm, İzzeddin”, DİA, XIX (1999), s. 284-287. 
Apaydın, H. Yunus, “Şahit”, DİA, XXXVIII (2010), s. 278-283.
Âşık Paşazâde, Osmanoğulları’nın Tarihi (der. Kemal Yavuz-M. A. Yekta Saraç), İstanbul: K 

Kitaplığı, 2003.
Âşûr, Saîd Abdülfettâh, “Ezher”, DİA, XII (1995), s. 59-63.
Âşûr, Saîd Abdülfettâh, el-Müctema‘u’l-Mısrî fî ‘asri selâtîni’l-Memâlîk, Kahire: Dârü’n-Nehda-

ti’l-‘Arabiyye, 1992. 
Atalar, Münir, “Emîr-i Hac”, DİA, XI (1995), s. 131-133. 
Atar, Fahrettin, “Kadı”, DİA, XXIV (2001), s. 66-69.
Atik, Kayhan, “XVII. Yüzyıl Osmanlı Aydınlarına Göre İlmiye Teşkilatındaki Çözülmeye İlişkin 

Tespit ve Teklifler”, Bilig, XIV (2000), s. 31-54.
Atmaca, Esra, “The Cover of the Holy Building, the Symbol of Politics: The Historical Power 

Rivalry over the Kiswa of the Ka‘ba”, Religions, 16: 358 (2025), s. 1-22.
Atmaca, Esra, “XIII-XV. Yüzyıllar Arasında Suriye Bölgesinde Veba Salgınları”, International 

Journal of Sport Culture and Science, III (2015), s. 525-534.
Atmaca, Esra, Halep’te İlmî Hayat: Memlûkler Döneminde (1250-1517), İstanbul: Ensar Neşriyat, 

2016.
Atmaca, Esra, Kara Veba Memlükler’de Salgın ve Toplum (749/1348-49), Sakarya: Sakarya Üni-

versitesi Yayınları, 2021.
Ayalon, David, “al-Bahriyya”, The Encyclopaedia of Islam New Edition (EI²), I (1954), s. 944-

945. 
Ayalon, David, “Bahrî Mamlûks, Burjî Mamlûks-Inadequate Names for the Two Reigns of the 

Mamlûk Sultanate”, Târîh, I (1990), s. 3-53.
Ayalon, David, “Mamlûk Military Aristocracy-A Non-Hereditary Nobility”, Jerusalem Studies in 

Arabic and Islam (JSAI), X (1987), s. 205-210.
Ayalon, David, “Mamlûkiyyât”, JSAI, II (1980), s. 321-349. 
Ayalon, David, “Memlûk Devletinde Kölelik Sistemi” (Çev. Samira Kortantamer), Tarih İncele-

meleri Dergisi, IV (1989), s. 211-247. 
Ayalon, David, “Memluklar ve Deniz Kuvvetleri” (Çev. Salih Özbaran), İUEFD, XXV (1971), 

s. 39-50.
Ayalon, David, “Memlûklü Ordusunda Bahriye Alayı” (Çev. Ali Aktan), Türk Kültürü, XX-

VIII/326 (1990), s. 350-354.
Ayalon, David, “Studies on the Structure of the Mamluk Army-I”, BSOAS, XV (1953), s. 202-

228; aynı makale II, a.e. XV (1953), s. 448-476; aynı makale III, a.e. XVI (1954), s. 57-90.
Ayalon, David, “The Circassians in the Mamluk Kingdom”, JAOS, LXIX/3 (1949), s. 135-147. 
Ayalon, David, “The system of payment in Mamluk military society”, Journal of the Economic 

and Social History of the Orient, I/1 (1957), s. 37-65.
Ayalon, David, The Mamlûk Military Society: Collected Studies, London: Variorum Reprints, 

1979.
Ayaz, Fatih Yahya-Alibekiroğlu Eren, Fatmanur, “Memlük Devleti’nde Sultan ve Emîrlerin Ha-

nefîliğe İlgisi”, İBAD Sosyal Bilimler Dergisi, V (2019), s. 284-296. 
Ayaz, Fatih Yahya-Düzenli, Aygül “Makrîzî (ö. 845/1442) ve Mısır’da Eş‘arîliğin Yayılmasına 

Dair Tespitleri,” Kastamonu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi II/1 (2018), s. 25-39.
Ayaz, Fatih Yahya, “Bir Devleti İçinden Tanımak: Memlûk Emîri Baybars El-Mansûrî’nin Askerî 

ve Siyasî Kariyeri”, Tarih İncelemeleri Dergisi, 39/2 (2024): 497-535.



Bibliyografya

287

Ayaz, Fatih Yahya, “Memlük Sultanlarından Seyfeddin Ebû Bekir ve Alaeddin Küçük Dönem-
lerinde (741-742/1341) Büyük Emîrler Arasındaki Mücadeleler”, Dinî Araştırmalar, IX/27 
(2007), s. 247-273.

Ayaz, Fatih Yahya, “Memlük-İlhanlı İlişkilerinde Bir Dönüm Noktası: Şakhab Savaşı (702/1303), 
Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, XV (2007), s. 1-32.

Ayaz, Fatih Yahya, “Memlükler Dönemi Vezirlerinden İbnü’s-Sel‘ûs (ö. 693/1294)”, Çukurova 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, V/1 (2005), s. 91-122.

Ayaz, Fatih Yahya, “Sır Kâtibi”, DİA, XXXVII (2009), s. 116-117.
Ayaz, Fatih Yahya, “Tenkiz”, DİA, EK-2 (2016), s. 598-599.
Ayaz, Fatih Yahya, “Türk Memlükler Döneminde Mısır Halkının Siyasî Olaylara Karşı Tutumu”, 

Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, VII/1 (2007), s. 45-94.
Ayaz, Fatih Yahya, “Türk Memlükler Döneminin Büyük Emîrlerinden Yelboğa el-Ömerî (ö. 

768/1366) ve İdaredeki Nüfuzu”, Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 
XVI (2007), s. 81-100.

Ayaz, Fatih Yahya, Bahrî Memlükler Döneminde Harameyn Hizmetleri (Yayımlanmamış Yüksek 
Lisans Tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 1998.

Ayaz, Fatih Yahya, Memlük-Kıbrıs İlişkileri Kıbrıs’ta İlk Türk Hâkimiyeti, Ankara: TTK Yayın-
ları, 2016.

Ayaz, Fatih Yahya, Memlükler (1250-1517), İstanbul: İsam Yayınları, 2015. 
Ayaz, Fatih Yahya, Memlükler Döneminde Vezirlik 1250-1517, İstanbul: İsam Yayınları, 2009. 
Ayaz, Fatih Yahya, Memlükler’de Tarih ve Tarihçiler, Ankara: TTK Yayınları, 2020. 
Ayaz, Fatih Yahya, Türk Memlükler Döneminde Saray Ağalığı Üstâdârlık, İstanbul: Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2008.
Aybakan, Bilal, “Sübkî, Tâceddin”, DİA, 2010, XXXVIII (2010), s. 11-13.
Aybakan, Bilal, “Sübkî, Takıyyüddin”, DİA, XXXVIII (2010), s. 14-15.
Aydın Mehmet, Şevki, “İbn Cemâa, Burhâneddin”, DİA, XIX (1999), s. 393. 
Aydın, İbrahim Hakkı, “Molla Fenârî”, DİA, XXX (2005), s. 245-247.
Aydın, Melikşah, “İslam Hukukuna Göre İsyan (Bağy) Suçu ve Cezası”, Selçuk Üniversitesi Hu-

kuk Fakültesi Dergisi, XXIII/2 (2015), s. 49-77.
Aydın, Mustafa, Kurumlar Sosyolojisi, Ankara: Vadi Yayınları, 2000.
Aygen, Firdevs, İbnu’r-Rif‘a, Hayatı ve Eserleri (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Dicle 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Diyarbakır 2019.
Aynî, Bedreddin Mahmud b. Ahmed, ‘İkdü’l-cümân fî târîhi ehli’z-zamân (nşr. Muhammed M. 

Emin), I-IV, Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-‘Âmme li’l-Kitâb, 1987-1992; a.e.,Beyazıt 
Devlet Ktp., Veliyyüddin Efendi böl., Arap. Yazm. nr. 2374-2396; a.e. (nşr. Abdürrâzık et-
Tantâvî el-Karmût), Kahire: ez-Zehrâ li’l-İ‘lâmi’l-‘Arabî, 1989.

Aynî, Bedreddin Mahmud b. Ahmed, es-Seyfü’l-mühenned fî sîreti’l-Meliki’l-Müeyyed (nşr. Fe-
him M. Şeltût), Kahire: Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye, 1998.

Aytekin, Arif, “Bâbertî”, DİA, IV (1991), s. 377-378.
Baktır, Mustafa, “Beylikleri Döneminde Anadolu’da Ulemâ-Ümerâ Münasebetleri”, Türkler, VII 

(2002), s. 560-568. 
Banister, Mustafa, The Abbasid Caliphate of Cairo (1261-1517): History and Tradition in the 

Mamluk Court (Doktora Tezi), University of Toronto, 2015.
Basuğuy, Bedreddin, “Yedinci Haçlı Seferi: el-Melikü’l-Muazzam Tûrânşâh, Saint Louis ve 

Mansûra Savaşı,” Bingöl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, V/10 (2017), s. 167-201.
Baybars el-Mansûrî, en-Nâsırî ed-Devâdâr el-Hıtâî, et-Tuhfetü’l-mülûkiyye fi’d-Devleti’t-Türkiy-

ye (nşr. Abdülhamid S. Hamdân), Kahire: ed-Dârü’l-Mısriyyetü’l-Lübnâniyye, 1987.
Baybars el-Mansûrî, en-Nâsırî ed-Devâdâr el-Hıtâî, Zübdetü’l-fikre fî târîhi’l-Hicre (nşr. Donald 

S. Richards), Beyrut: el-Ma‘hedü’l-Almânî li’l-Ebhâsi’ş-Şarkıyye; Berlin: Das Arabische 
Buch, 1998. 

Baybars el-Mansûrî, Rükneddin en-Nâsırî ed-Devâdâr el-Hıtâî, Muhtâru’l-ahbâr (nşr. Abdülha-
mid S. Hamdân), Kahire: 1993.



GÜÇ VE MEŞRUIYET ZEMININDE OTORITE ARAYIŞI 

288

Berkey, Jonathan P., Ortaçağ Kahire’sinde Bilginin İntikali İslami Eğitimin Sosyal Tarihi (Çev. 
İsmail Eriş) Klasik Yayınları, İstanbul 2015.

Bikâ‘î, İbrahim b. Ömer, İzhârü’l-‘asr li-esrâri ehli’l-‘asr-Târîhu’l-Bikâ‘î (nşr. Muhammed Sâ-
lim b. Şedîd el-Ûfî), I-III, Cîze 1992-1993.

Bikâ‘î, İbrahim b. Ömer, Unvânü’z-zamân bi-terâcimi’ş-şüyûh ve’l-akrân (nşr. Hasan Habeşî), 
I-V, Kahire 2001-2009.

Birzâlî Alemüddin Kâsım b. Muhammed b. Yusuf, el-Vefeyât li’l-Birzâlî (nşr. Ebû Yahya Abdul-
lah el-Kenderî), Gırâs, Kuveyt 2005.

Bitâvî, Hasan Ahmed Abdülcelîl, Ehlü’l-İmâme fi Mısr ‘Asra Selâtîni’l-Memâlîk, Kahire: Ayn 
li’d-Dirâsât ve’l-Bühûsü’l-İnsâniyye ve’l-İctimâiyye, 2007.

Bosworth, C. E., “Christian and Jewish Religious Dignitaries in Mamluk Egypt and Syria: Qalqas-
handi’s Information on Their Hierarchy, Titulature, and Appointment”, International Journal 
of Middle East Studies, III/2 (1972), s. 199-216.

Bozbaş, Fatiha, “Eyyûbî ve Memlûklu Dönemi Mısır’ında Fukâha-Siyâsî Otorite İlişkisi”, Nec-
mettin Erbakan Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, II/2 (2020), s. 95-103. 

Bozkurt, Nahide Abbâsîler, Ankara: İsam Yayınları, 2013.
Bozkurt, Nahide, “Mihne’nin Tarihsel Arka Planı ve Analizi”, Mihne Süreci ve İslami İlimlere 

Etkisi (ed. Mahfuz Söylemez), Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2012, s. 11-27.
Bozkurt, Nahide, Mutezile’nin Altın Çağı, Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2016.
Bozkurt, Nahide, Tarih Felsefesi Tarihin Doğası ve Belirleyicileri, Ankara: Ankara Okulu Yayın-

ları, 2020.
Bozkurt, Nebi, “Mukaddes Emanetlerin Tarihi ve Osmanlı Devletine İntikâli”, Marmara Üniver-

sitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, XIII-XV (1997), s. 7-26. 
Bozkurtoğlu Özcan, Özge, “Lusignanların 1361 Yılında Antalya’yı (Adalia) İşgalinin Ardında 

Yatan Sebepler”, Akdeniz Uygarlıkları Araştırma Dergisi (CEDRUS), V (2017), s. 397-409.
Broadbridge, Anne F., “Academic Rivalry and the Patronage System in Fifteenth-Century Egypt: 

al-‘Aynî, al-Maqrîzî, and Ibn Hajar al-‘Asqalanî”, Mamluk Studies Review, III (1999), s. 
85-107.

Broadbridge, Anne F., “Mamluk Legitimacy and the Mongols: The Reigns of Baybars and 
Qalāwūn,” Mamlūk Studies Review, V (2001), 91–118.

Busrâvî, Ali b. Yusuf, Târîhu’l-Busrâvî (nşr. Ekrem Hasan el-Ulebî), Dımaşk: Dârü’l-Me’mûn 
li’t-Türâs, 1408. 

Buzpınar, Ş. Tufan, “Surre”, DİA, XXXVII (2009), s. 567-569. 
Byrne, Joseph P., Daily Life During the Black Death, London: Greenwood Press, 2006.
Byrne, Joseph P., The Black Death, London: Greenwood Press, 2004. 
Cezîrî, Abdülkadir b. Muhammed, ed-Dürerü’l-ferâidi’l-münazzama fî ahbâri’l-Hacc (nşr. Mu-

hammed Hasan Muhammed Hasan İsmail), Lübnan: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 2002.
Chamberlain, Michael, Ortaçağ’da Bilgi ve Sosyal Pratik: Şam:1190-1350 (Çev. Büşra Kaya) 

Klasik Yayınları, İstanbul 2014.
Chapoutot-Remadi, Mounira, “Une institution mal connue: le khalifat abbaside du Caire,” Les 

Cahiers de Tunisie, XX/77-8 (1972), s. 11-23. 
Cici, Recep, “Bahâeddin, Sübkî”, DİA, XXXVIII (2010), s. 11.
Çavdaroğlu, Burhan Erhan, “Askeri Dönüşüm Çağında Mercidabık ve Ridaniye Savaşları Üzeri-

ne Bir Tahlil”, ulakbilge, V/14 (2017), s. 1269-1284. 
Çetin, Altan, “Memlûk Devleti’nde Cezalar ve İşkencelere Dâir”, Belleten, LXXIV/270 (2010), 

s. 351-368.
Çetin, Altan, Memlûk Devletinde Askerî Teşkilat (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Gazi Üniversi-

tesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 2002. 
Çubukçu, Asri, “el-Emîrü’l-Kebîr”, DİA, XI (1995), s. 155. 
Çubukçu, Asri, “İbnü’s – Sedîd, Kerîmüddin”, DİA, XXI (2000), s. 202. 
Diniz, Semanur – Düzenli, Ahmet, “Memlûkler Dönemi’nde Bir İlim Merkezi: Sargatmışiyye 



Bibliyografya

289

Medresesi”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (ÇÜİFD), XXIII/ 2 (2023): 
175-190.

Diyarbekrî, Hüseyin b. Muhammed, Târîhu’l-hamîs fî ahvâli enfesi nefîs, I-II, Beyrut: Müesse-
setü Şa‘bân, t.y.

Durmuş, İsmail-Ergin, Ali Şakir, “İbnü’l-Verdî”, DİA, XXI (2000), s. 239-240.
Durmuş, İsmail, “Kazvînî, Hatîb”, DİA, XXV (2002), s. 156-157.
Duverger, Maurice, Siyaset Sosyolojisi (Çev. Şirin Tekeli), İstanbul: Varlık Yayınları, 1982.
Düzenli, Aygül – Ayaz, Fatih Yahya, “Memlükler Dönemi Hıristiyan Tarihçileri”, Çukurova Üni-

versitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, XVII/2 (2017), s. 85-102. 
Düzenli, Aygül, “Aynî (1451)”, İslam Medeniyetinde Bilim Öncüleri Tarih (ed. Cahit Külekçi), 

İstanbul: Mana Yayınları, 2021, s. 134-138. 
Düzenli, Aygül, “İbn İyâs (1524?)”, İslam Medeniyetinde Bilim Öncüleri Tarih (ed. Cahit Külek-

çi), İstanbul: Mana Yayınları, 2021, s. 176-180. 
Düzenli, Aygül, “İbn Tağrîberdî (1470)”, İslam Medeniyetinde Bilim Öncüleri Tarih (ed. Cahit 

Külekçi), İstanbul: Mana Yayınları, 2021, s. 143-147. 
Düzenli, Aygül, “İktidar-Ulemâ İlişkileri Bağlamında İzzeddîn b. Abdüsselâm”, Mütefekkir 

VIII/13 (2021), s. 211-233.
Düzenli, Aygül, “Memlûkler Dönemi Tarih Yazıcılığının Son Örneklerinden er-Ravzu’l-Bâsim fî 

Havâdis̱i’l-ʿUmr ve’t-Terâcim”, Turkish Academic Research Review, VIII/3 (2023), s. 1280-
1294.

Düzenli, Aygül, “Memlûkler Döneminin Büyük Türk Emîrlerinden Tenkiz en-Nâsırî (ö. 
741/1340)”, Büyük Zaferin 100. Yılı Anısına Eğitim Bilimleri ve Sosyal Bilimler Üzerine 
Değerlendirmeler Tarih (ed. M. Hanefi Bostan-Nasrullah Uzman), Ankara: Türk Eğitim-Sen 
Genel Merkezi Yayınları, 2022, s. 190-199.

Düzenli, Aygül, “Memlükler Dönemi Hristiyan Tarihçilerinden İbnü’s-Sukâʿî ve Tâlî Kitâbı Ve-
feyâti’l-Aʿyân’ı”, Memlükler Dönemi İlim Geleneği (13. ve 14. Yüzyıllar) (ed. Hançabay, 
Halil İbrahim, Buluş, Muhammed Enes, Taş, Mustafa), İstanbul: İstanbul Üniversitesi Yayı-
nevi, 2023, s. 331-362.

Düzenli, Aygül, “Memlükler Döneminde Medreseler (648-923/1250-1517)”, Osmanlı Medrese-
leri Eğitim, Yönetim ve Finans (ed. Fuat Aydın-Mahmut Zengin-Kübra Cevherli-Yunus Kay-
maz), İstanbul: Mahya Yayınları, 2019, s. 447-461.

Düzenli, Aygül, “Para Değerleme Meclislerinde Memlûk Başkadıları”, Oş Devlet Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi İlmi Dergisi (ТЕОЛОГИЯ ФАКУЛЬТЕТИНИНИЛИМИЙ ЖУРНАЛЫ), 
XXXIV (2023), s. 177-217.

Düzenli, Aygül, Memlükler Döneminde İktidar-Ulemâ İlişkisi (648-923/1250-1517) (Yayımlan-
mamış Doktora Tezi). Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2021.

Ebû Şâme, Ebû Muhammed Abdurrahman b. İsmail el-Makdisî, el-Bâʿis ʿalâ inkâri’l-bidaʿ 
ve’l-havâdis, Mekke: Matbaatü’n-Nahza’l-Hadîse, 1401.

Ebû Şâme, Ebû Muhammed Abdurrahman b. İsmail el-Makdisî, Terâcimü ricâli’l-karneyni’s-sâ-
dis ve’s-sâbi‘-ez-Zeyl ‘ale’r-Ravzateyn (nşr. es-Seyyid İzzet el-Attâr el-Hüseynî), Beyrut: 
Dârü’l-Cîl, 1974. 

Ebü’l-Fidâ, İmâdüddin İsmail b. Ali, el-Muhtasar fi ahbâri’l-beşer, Mısır: el-Matbaatü’l-Hüsey-
niye el-Mısriyye, t.y.

Ebü’l-Fidâ, İmâdüddin İsmail b. Ali, Takvîmü’l-büldân (nşr. J. T. Reinaud-M. G. de Slane), Bey-
rut: Dârü Sâdır, 1840.

Elhossary, Amar, Memlük Kaynaklarına Göre Yavuz ve Kanuni Dönemlerinde Mısır ve Şam’da 
Çıkan İsyanlar (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Fatih Sultan Mehmet Vakıf Üniversitesi Sos-
yal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2015.

Emecen, Feridun, “Korkut, Şehzade”, DİA, XXVI (2002), s. 205-207.
Emecen, Feridun, “Mercidâbık Muharebesi”, DİA, XXIX (2004), s. 174-176.
Emecen, Feridun, “Ridâniye Savaşı”, DİA, XXXV (2008), s. 87-88.



GÜÇ VE MEŞRUIYET ZEMININDE OTORITE ARAYIŞI 

290

Emiroğlu, Nagihan, “Memlûk Kudüs’ünde Bir Eğitim Kurumu: Tenkiziyye Medresesi ve Muhad-
disleri”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 25/2 (2025), s. 272-288.

Emiroğlu, Nagihan, Türk (Bahri) Memlükler Döneminde Hadis İlmi (Hicri VII-VIII. Asırlar), 
İstanbul: Timaş Akademi, 2023.

Erol, Burak Gani, “Memlûkler Döneminde Başkadıların Tayin ve Azillerindeki Usulsüzlükler”, 
Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi, XV/I (2020), s. 
179-193.

Erol, Burak Gani, “Memlûkler Döneminde Şâm Mahmili, Hacılar ve Menziller”, History Studies, 
XII/4 (2020), s. 1809-1835.

Erol, Burak Gani, “Memlûkler Zamanında Mısır Mahmili”, Türkiyat Mecmuası, XXIX/1 (2019), 
s. 45-80.

Erol, Burak Gani, “Memlûklerde Dört Mezhep Başkadılıklarının Kuruluşu ve İşleyişi”, Türk Kül-
türü ve Hacı Bektaş Veli Araştırmaları Dergisi, LXXXVII (2018), s. 73-87. 

Erşahin, Seyfettin, “Ulema ve Osmanlı Yenileşmesi: II. Mahmud’un Bazı Islahatı Karşısında Ule-
manın Tutumu Üzerine Tespitler”, Diyânet İlmi Dergi, XXXV/1 (1999), s. 259-260.

Escovitz, Joseph H., “The Establishment of four Chief Judgeships in the Mamluk Empire”, JAOS, 
CII (1982), s. 529-531.

Escovitz, Joseph H., The Office of Qadi Al-Qudat in Cairo Under The Bahri, Klaus Schwarz 
Verlag, Berlin 1984.

Eymen, Fuâd Seyyid, “Kahire”, DİA, XXIV (2001), s. 173-175. 
Eymen, Fuâd Seyyid, “Makrîzî”, DİA, XXVI (2003), s. 448-451. 
Fayda, Mustafa, “Zimmî”, DİA, XLIV (2013), s. 428-434.
Fayda, Mustafa, Hz. Ömer Zamanında Gayr-ı Müslimler, İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Vakfı Yayınları, 2019.
Foucault, Michel, İktidarın Gözü (Çev. Işık Ergüden), İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2012.
Ganim, Hamid Zeyyân, Safhatün min târîhi’l-hilâfeti’l-‘Abbâsîyye fi zılli Devleti’l-Memâlîk, Ka-

hire 1978.
Gazzî, Necmeddin, el-Kevâkibü’s-sâire bi-menâkıbi aʿyâni’l-mieti’l-ʿâşire (nşr. Halil el-Mansûr), 

Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1997. 
Genç Özlem, “Kara Ölüm: 1348 Veba Salgını ve Ortaçağ Avrupa’sına Etkileri”, Tarih Okulu, X 

(2011), s. 123-150. 
Gezen, Nihal, “Memlûklerde Saltanat Naiplerinin İktidar Üzerine Etkileri (1250-1314)”, Asos 

Journal: The Journal of Academic Social Science, XCVII (2019), s. 263-289.
Gökbilgin, M. Tayyib, “Ulemâ”, İslâm Ansiklopedisi (İA), XIII (1986), s. 23. 
Gül, Muammer, “Mısır Memlûkları’nda Bir Sürgün Sistemi Olan Battallık ve Kudüs”, Belleten, 

LXVI/246 (2002), s. 363-370. 
Günay, Hacı Mehmet, “İbnü’t-Türkmânî, Tâceddin”, DİA, XXI (2000), s. 235.
Gündoğdu, İsmâil, “Osmanlı Tarihi Kaynaklarından Kazaskerlik Rûznâmçe Defterleri ve Öne-

mi”, Uluslararası İnsan Bilimleri Dergisi, VI/2 (2009), s. 697-722.
Güzel, Fatih-Karababa Çakır, Hülya “Kuruluş döneminde bir Memluk Sultanı: Melikü’l-Muzaf-

fer Seyfeddin Kutuz”, Çankırı Karatekin Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi (KARE-
FAD), VII/2 (2019), s. 253-266.

Haarmann, Ulrich, “Rather the Injustice of the Turks Than the Righteousness of the Arabs-C-
hanging ‘Ulamâ’ Attitudes Towards Mamluk Rule in the Late Fifteenth Century”, Studia 
Islamica, LIVIII (1988), s. 61-77.

Halaçoğlu, Yusuf, XIV-XVII. Yüzyıllarda Osmanlılarda Devlet Teşkilâtı ve Sosyal Yapı, Ankara: 
TTK Yayınları, 2014.

Halkın, Leon, Tarih Tenkidinin Unsurları, Ankara: TTK Yayınları, 2014. 
Hammûde, Tâhir Süleyman, Celâlüddîn es-Süyûtî: Asruhû ve hayâtühû ve âsâruhû ve cühûdühû 

fi’d-dersi’l-luġavî, Beyrut: el-Mektebü’l-İslâmî, 1989. 
Hançabay, Halil İbrahim, Abbâsîler Döneminde Vezirlik (295-530/908-1136), İstanbul: Klasik 

Yayınları, 2017.



Bibliyografya

291

Hasan Muhammed Ahmed el-İslâm, el-‘Alâkât beyne’l-Memâlîk ve İlhânâti Moğol Fâris ve Ese-
rühâ ‘alâ Mısır ve Bilâdi’ş-Şâm (Doktora Tezi), Sudan Üniversitesi, 2018. 

Hatîb el-Cevherî, Nureddin Ali b. Davud b. İbrahim es-Sayrafî, İnbâü’l-hesr bi-ebnâi’l-‘asr (nşr. 
Hasan Habeşî), Kahire: Dârü’l-Fikri’l-‘Arabî, 1970. 

Hatîb el-Cevherî, Nureddin Ali b. Davud b. İbrahim es-Sayrafî, Nüzhetü’n-nüfûs ve’l-ebdân fî 
tevârîhi’z-zamân (nşr. Hasan Habeşî), I-IV, Kahire: Dârü’l-Kütüb,1970-1994.

Hizmetli, Sabri, “İbn Hiccî”, DİA, XX (1999), s. 66-67. 
Hofer, Nathan, “The Ideology of Decline and the Jews of Ayyubid and Mamluk Syria”, Mus-

lim-Jewish Relations in the Middler Islamic Period (ed. Stephan Conermann), Göttingen: 
Bonn University Press, 2017.

Holt, P. M., “The Position and Power of the Mamluk Sultan”, BSOAS, XXXVIII/2 (1975), s. 
237-249.

Holt, P. M., Haçlılar Çağı 11. Yüzyıldan 1517’ye Yakındoğu (Çev. Özden Arıkan), İstanbul 2003. 
Homerin, Th. Emil, “Memlûklar Dönemi Mısır’ında Sûfiler ve Tasavvuf Aleyhtarları-Taraflar 

ve Kurumsal Çevre Üzerine Bir İnceleme” (Çev. Salih Çift), Uludağ Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, XI (2002), s. 243-264.

Homerin, Th. Emil, From Arab Poet to Muslim Saint: İbn al-Fârid, His Verse, and His Shrine, 
Columbia: University of South Carolina Press, 1994. 

Humar, Kadir Can, Timurlu Devletinde Elçilik Müessesesi ve Haber Alma Teşkilatı (Yayımlanma-
mış Yüksek Lisans Tezi), Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Ankara 2020. 

Humphreys, R. Stephen, “The Emergence of the Mamluk Army”, Studia Islamica, XLV (1977), 
s. 67-99.

Humphreys, Stephen, İslam Tarih Metodolojisi-Bir Sosyal Tarih Uygulaması-, Litera Yayıncılık, 
İstanbul 2004.

Irwin, Robert, “The Privatization of “Justice” under the Circassian Mamluks”, Mamluk Studies 
Review, VI (2002), s. 63-71; a.mlf., “Çerkez Memlûkları Döneminde “Adalet”in Tekelleş-
mesi” (Çev. Yusuf Ötenkaya), Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, L/1 
(2023), s. 185-194.

İbn Abdüzzâhir, Ebü’l-Fazl Muhyiddin Abdullah, Teşrîfü’l-eyyâm ve’l-‘usûr fî sîreti’l-Meli-
ki’l-Mansûr (nşr. Murad Kâmil-Muhammed Ali en-Neccâr), Kahire 1961.

İbn Abdüzzâhir, Ebü’l-Fazl Muhyiddin Abdullah, er-Ravzü’z-zâhir fî sîreti’l-Meliki’z-Zâhir (nşr. 
Abdülaziz el-Huveytır), Riyad 1976.

İbn Cemâa, Bedreddin Muhammed b. İbrahim, Tahrîrü’l-ahkâm fî tedbîri ehli’l-İslâm (nşr. Fuâd 
Abdülmun‘im Ahmed), Doha: Riâsetü’l-Muhâkemeti’ş-Şer‘iyye, 1985.

İbn Dokmak, Sârimüddin İbrahim b. Muhammed b. Aydemir, el-Cevherü’s-semîn fî siyeri’l-hu-
lefâ ve’l-mülûk ve’s-selâtîn (nşr. Saîd A. Âşûr-Ahmed es-Seyyid Derrâc), Mekke: Câmiatü 
Ümmi’l-Kurâ, 1982. 

İbn Fazlullah el-Ömerî, Şehâbeddin Ahmed b. Yahya, et-Ta‘rîf bi’l-mustalahi’ş-şerîf (nşr. Mu-
hammed H. Şemseddin), Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1988.

İbn Fazlullah el-Ömerî, Şehâbeddin Ahmed b. Yahya, Mesâlikü’l-ebsâr fî Memâliki’l-emsâr (nşr. 
Kâmil Selman el-Cübûrî), I-XXVII, Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 2010; a.e., Memâlikü 
Mısr ve’ş-Şâm ve’l-Hicâz ve’l-Yemen (nşr. Eymen Fuâd Seyyid), Kahire 1985.

İbn Habîb, Bedreddin Hasan b. Ömer, Tezkiretü’n-nebîh fî eyyâmi’l-Mansûr ve benîh (nşr. Mu-
hammed M. Emin-Saîd A. Âşûr), I-III, Kahire: Matbaatü Dâri’l-Kütüb, 1976-1986. 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şehâbeddin Ahmed b. Ali el-Askalânî, ed-Dürerü’l-kâmine fî a‘yâni’l-mie-
ti’s-sâmine, I-IV, Beyrut: Dârü’l-Cîl, 1993. 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şehâbeddin Ahmed b. Ali el-Askalânî, İnbâü’l-ğumr bi-ebnâi’l-‘umr (nşr. 
Hasan Habeşî), I-IV, Kahire: Lecnetü İhyâi’t-Türâsi’l-İslâmî, 1969-1998. 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şehâbeddin Ahmed b. Ali el-Askalânî, Nüzhetü’l-elbâb fi’l-elkâb (nşr. Ab-
dülaziz b. Muhammed b. Sâlih es-Sedîdî), I-II, Riyad 1989. 



GÜÇ VE MEŞRUIYET ZEMININDE OTORITE ARAYIŞI 

292

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şehâbeddin Ahmed b. Ali el-Askalânî, Ref‘u’l-isr ‘an kudâti Mısr (nşr. Ali 
Muhammed Ömer), Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 1998.

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şehâbeddin Ahmed b. Ali el-Askalânî, Zeylü Düreri’l-kâmine (nşr. Adnan 
Derviş), Kahire: Ma‘hedü’l-Mahtutâti’l-‘Arabiyye, 1992

İbn Haldûn, Abdurrahman b. Muhammed, Bilim ile Sanat Arasında Hatıralar, et-Ta’rif (Çev. Vec-
di Akyüz), İstanbul: Dergâh Yayınları, 2004. 

İbn Haldûn, Abdurrahman b. Muhammed, Kitâbü’l-‘İber ve dîvânü’l-mübtede ve’l-haber fî eyyâ-
mi’l-‘Arab ve’l-‘Acem ve’l-Berber ve men ‘âsarahüm min zevi’s-sultâni’l-ekber, (nşr. Halil 
Şehhâde), I-VIII, Beyrut 2001.

İbn Haldun, Abdurrahman b. Muhammed, Mukaddime (haz. Süleyman Uludağ), İstanbul: Dergâh 
Yayınları, 2016.

İbn Hallikân, Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Muhammed, Vefeyâtü’l-a‘yân ve enbâü ebnâi’z-zamân (nşr. 
İhsan Abbâs), I-VIII, Beyrut: Dârü Sâdır, 1978.

İbn Hicce, Takıyyüddin Ebû Bekir b. Ali el-Hamevî el-Ezrârî, Kitâbü Kahveti’l-inşâ (nşr. Rudolf 
Vesely), Beyrut 2005.

İbn Hiccî, Ebü’l-Abbâs Şehâbeddin Ahmed, Târîhu İbn Hiccî (nşr. Ebû Yahya A. el-Kenderî), I-II, 
Beyrut: Dârü İbn Hazm, 2003.

İbn İyâs, Muhammed b. Ahmed, Bedâi‘u’z-zühûr fî vekâi‘i’d-dühûr (nşr. Muhammed Mustafa), 
I-V, Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-Âmme, 1982-1984. 

İbn Kâdî Şühbe, Takıyyüddin Ebû Bekir b. Ahmed b. Muhammed b. Kâdî, Târîhu İbn Kâdî Şühbe 
(nşr. Adnan Derviş), I-IV, Dımaşk: Ma‘hedü’l-Fıransî li’d-Dirâsâti’l-‘Arabiyye, 1994-1997.

İbn Kâdî Şühbe, Tabakâtü’ş-Şâfi‘iyye (nşr. Hâfız Abdülalîm Han), I-IV, Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, 
1987.

İbn Kemâl, Tevârih-i Âl-i Osmân, VIII. Defter (Transkripsiyon) (haz. Ahmet Uğur), Ankara: TTK 
Basımevi, 1996.

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ İmadüddin İsmail b. Ömer, el-Bidâye ve’n-nihâye (nşr. Abdullah b. Abdül-
muhsin et-Türkî), I-XXI, Cîze: Dârü Hicr, 1997-1999. 

İbn Mâce Ebû Abdullah Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî, es-Sünen (nşr. Muhammed Fuad 
Abdülbâki), Kahire: Dârü İhyâi Kütübi’l-‘Arabiyye), t.y. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemaleddin Muhammed b. Mükerrem, Lisânü’l-‘Arab, I-XV, Beyrut: 
Dârü Sâdır, 1414. 

İbn Şahin ez-Zâhirî, Garsüddin Halil, Zübdetü Keşfi’l-Memâlik ve beyâni’t-turuk ve’l-mesâlik 
(nşr. Paul Ravaisse), Paris: Matbaatü’l-Cumhûriyye, 1894. 

İbn Şeddâd, İzzeddin Muhammed b. Ali b. İbrahim, Târîhu’l-Meliki’z-Zâhir (nşr. Ahmed Hutayt), 
Beyrut: el-Ma‘hedü’l-Almânî li’l-Ebhâsi’ş-Şarkıyye, 1983.

İbn Tağrîberdî, Ebü’l-Mehâsin Cemaleddin Yusuf, el-Menhelü’s-sâfî ve’l-müstevfî ba‘de’l-Vâfî 
(nşr. Muhammed M. Emin-Nebîl Muhammed Abdülaziz), I-XII, Kahire: Matbaatü Dâ-
ri’l-Kütüb, 1984-2006. 

İbn Tağrîberdî, Ebü’l-Mehâsin Cemaleddin Yusuf, en-Nücûmü’z-zâhire fî mülûki Mısr ve’l-Kâ-
hire, I-XII, Kahire: Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye, 1956, a.e., XIII (nşr. Fehim M. Şeltût), Ka-
hire 1970, a.e., XIV (nşr. Cemal Muhammed Muhriz-Fehim M. Şeltût), Kahire 1971, a.e., 
XV (nşr. İbrahim Ali Tahran), Kahire 1972, a.e., XVI (nşr. Cemaleddin eş-Şeyyâl-Fehim M. 
Şeltût), Kahire 1972.

İbn Tağrîberdî, Ebü’l-Mehâsin Cemaleddin Yusuf, Havâdisü’d-dühûr fî meda’l eyyâm ve’ş-şühûr 
(nşr. Muhammed K. İzzeddin), I-II, Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, 1990; a.mlf., Hawâdith ad-
Duhûr fî Madâ’l-Ayyâm Wash-Shuhûr (nşr. William Popper), I-IV, Berkeley: University of 
California Publications, 1931-1942.

İbn Tağrîberdî, Ebü’l-Mehâsin Cemaleddin Yusuf, Mevridü’l-letâfe fî men veliye’s-saltana 
ve’l-hilâfe, I-II (nşr. Nebîl Muhammed Abdülaziz Ahmed), Kahire: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiy-
ye, 1997.

İbn Tolun, Şemseddin Muhammed b. Ali b. Ahmed, Kudâtü Dımaşk es-Sagrü’l-Bessâm fî zikri 



Bibliyografya

293

men vülliye kazâʾe’ş-Şâm (nşr. Selahaddin el-Müneccid), Dımaşk: Matbaatü’l-Mecma‘i’l-‘İl-
miyyi’l-‘Arabi, 1956. 

İbn Tolun, Şemseddin Muhammed b. Ali b. Ahmed, Müfâkehetü’l-hıllân fî havâdisi’z-zamân (nşr. 
Halil el-Mansûr), Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1998.

İbnü’d-Devâdârî, Seyfeddin Ebû Bekir b. Abdullah b. Aybek, Kenzü’d-dürer ve câmi‘u’l-ğurer, 
I-IX (nşr. Bernd Ratke Edward Badeen-Ulrich Haarmann-Hans R. Roemer-Saîd A. Âşûr 
vd.), Kahire-Beyrut 1960-1994; a.e., VIII (nşr. Ulrich Haarmann), Kahire 1971, a.e., IX (nşr. 
Hans R. Roemer), Kahire 1960.

İbnü’l-‘Irâkî, Ebû Zür‘a Veliyyüddin Ahmed b. Abdürrahim, ez-Zeyl ‘ale’l-‘İber fî haber men 
ğaber (nşr. Sâlih Mehdî Abbâs), I-III, Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1989. 

İbnü’l-Furât, Nâsıruddin Muhammed b. Abdürrahim b. Ali, Târîhu’d-düvel ve’l-mülûk-Târîhu 
İbni’l-Furât, VI (nşr. Kostantin Züreyk), Beyrut: American University in Cairo, 1961, a.e., 
VII (nşr. Kostantin Züreyk), Beyrut 1942, a.e., VIII (nşr. Kostantin Züreyk-Necla İzzeddin), 
Beyrut 1939, a.e., IX/1 (nşr. Kostantin Züreyk), Beyrut 1936, a.e., IX/2 (nşr. Kostantin Zü-
reyk-Necla İzzeddin), Beyrut 1938. 

İbnü’l-Hımsî, Şehâbeddin Ahmed b. Muhammed b. Ömer, Havâdisü’z-zamân ve vefiyyâtü’ş-şüyûh 
ve’l-akrân, I-III (nşr. Abdülaziz Feyyaz Harfûş), Beyrut: Dârü’n-Nefâis, 2000. 

İbnü’l-Hümâm, Kemaleddin, el-Müsâyere fi’l-‘akâidi’l-münciye fi’l-âhire, Kahire: el-Matbaa-
tü’l-Mahmûdiyyetü’t-Ticâriyye, t.y.

İbnü’l-İmâd, Abdülhay b. Ahmed, Şezerâtü’z-zeheb fî ahbâri men zeheb (nşr. Abdülkadir el-Ar-
naûd-Mahmud el-Arnaûd), I-X, Beyrut: Dârü İbn Kesîr, 1986-1993. 

İbnü’l-Verdî, Zeynüddin, Târîhu İbni’l-Verdî, Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1996. 
İbnü’s-Sukâî, Fazlullah b. Ebü’l-Fahr, Tâlî Kitâbi Vefeyâti’l-a‘yân (nşr. ve Fran. Çev. Jacqueline 

Sublet), Dımaşk 1974. 
İmamoğlu, A. Taha, “İslâm Siyaset Literatüründe Kullanılan Hadislerin Kaynağı ve Sıhhati Me-

selesi”, İslâm Siyaset Düşüncesi, Âdil Devlet, Erdemli Şehir, Mükellef İnsan (ed. Lütfi Sunar, 
Özgür Kavak), İstanbul: İlem Kitaplığı, 2018, s. 239-263.

İnân, Muhammed Abdullah, “el-Meliketü Şeceretü’d-Dür,” el-Kâtibü’l-Mısrî (ed. Taha Hüseyin), 
Kahire 1946. 

İpşirli, Mehmet “İlmiye”, DİA, XXII (2000), s. 141-145. 
İpşirli, Mehmet, “Elçi”, DİA, XI (1995), s. 3-15. 
İpşirli, Mehmet, “Kazasker”, DİA, XV (2002), s. 140-143. 
İpşirli, Mehmet, “Medresetü’l-kudât”, DİA, XXVIII (2003), s. 343-344.
İpşirli, Mehmet, “Osmanlı Devleti’nde Kazaskerlik”, Belleten, LXI/232 (1997), s. 597-700. 
Jackson, S., “The Primacy of Domestic Politics: Ibn Bint al-A’azz and the Establishment of the 

Four Chief Judgeships in Mamluk Egypt”, JAOS, CXV (1995), s. 52-65.
Jorga, Nicolae, Osmanlı İmparatorluğu Tarihi, İstanbul: Yeditepe Yayınevi, 2005.
Kalaycı, Mehmet, Tarihsel Süreçte Eşarilik-Maturidilik İlişkisi, Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

2013.
Kalkaşendî, Ahmed b. Ali, Meâsirü’l-inâfe fî me‘âlimi’l-hilâfe (nşr. Abdüssettar A. Ferrâc), I-III, 

Beyrut, Âlemü’l-Kütüb, t.y. 
Kalkaşendî, Ahmed b. Ali, Subhu’l-a‘şâ fî sınâ‘ati’l-inşâ, I-XIV, Kahire: Dârü’l-Kütübi’l-Mıs-

riyye, 1912-1922.
Kallek, Cengiz, “İbn Cemâa, İzzeddin”, DİA, XIX (1999), s. 393-394.
Kallek, Cengiz, “İbnü’r-Rif‘a”, DİA, XXI (2000), s. 184-186.
Kallek, Cengiz, “Mâverdî”, DİA, XXVIII (2003), s. 180-186. 
Kanat, Cüneyt, “Bahrî Memlûkler Zamanında Hüküm Süren Çerkez Asıllı Bir Sultan: Baybars 

El-Çaşnıgîr 1309-1310”, Tarih İncelemeleri Dergisi, XIII/1 (1998), s. 97-119. 
Kanat, Cüneyt, “Baybars Zamanında Memlûk-İlhanlı Münasebetleri (1260-1277)”, Tarih İncele-

meleri Dergisi, XVI (2001), s. 31-45.
Kanat, Cüneyt, “Çaldıran Savaşı Esnasındaki Osmanlı-Safevî Mücadelesinde MemlûkDevle-

ti’nin Tutumu”, Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi 4 (2000), s. 65-74. 



GÜÇ VE MEŞRUIYET ZEMININDE OTORITE ARAYIŞI 

294

Kanat, Cüneyt, “Memlûk Devleti’nde Ordu Teşkilatı”, Hunlar’dan Günümüze Türk Askerî Kültü-
rü (ed. A. Sefa Özkaya), İstanbul 2019, s. 222-237.

Kanat, Cüneyt, “Memlûklerin Baybars Zamanındaki (1360‐1377) Suriye Çukurova Siyaseti ve 
Bu siyasetin Çukurovanın Türkleşmesindeki Rolü”, III. Uluslararası Çukurova Halk Kültürü 
Bilgi Şöleni (Sempozyumu) Bildiriler, Adana 1999, s. 423‐434.

Kanat, Cüneyt, “Memlük Devleti’nde Eğlence Kültürü”, Tarih İncelemelerı Dergisi, XXII (2007), 
s. 53-62.

Kanat, Cüneyt, Ortaçağ Türk Devletlerinde Suç ve Ceza, İstanbul: Küre Yayınları, 2010.
Kanat, Cüneyt, Ortadoğu’da Hâkimiyet Mücadelesi Memlûk-Timurlu Münasebetleri (1382-

1447), Ankara: TTK Yayınları, 2022. 
Kandemir, M. Yaşar, “Bulkînî, Abdurrahman b. Ömer”, DİA, VI (1992), s. 409-410.
Kandemir, M. Yaşar, “İbn Hacer el-Askalânî”, DİA, XIX (1999), s. 514-531. 
Kandemir, M. Yaşar, “Nevevî”, DİA, XXXIII (2007), s. 45-49. 
Kandemir, Yaşar, “Bulkînî, Abdurrahman b. Ömer”, DİA, VI (1992), s. 409-410. 
Kapani, Münci, Politika Bilimine Giriş, Ankara: Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Yayınları, 

1978.
Kara, Adnan, “Hz. Peygamber’in Doğum Yıldönümü Münasebetiyle Gerçekleştirilen Mevlid Tö-

renleri: Memlükler Örneği”, Bingöl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 26 (2025), 22-42.
Kara, Adnan, “Memlüklerde Mezâlim Mahkemeleri, Hukuk ve Adliye Teşkilâtı”, Turkish Acade-

mic Research Review, II/2 (2017), s. 25-38. 
Kara, Mustafa, “İbn Atâullah el-İskenderî”, DİA, XIX (1999), s. 337-338. 
Karadağ, Bekir, “Memlüklü Döneminde Yöneticiler ve Fakihler: Abdulaziz el-Merâğî’nin ‘el-

Fıkh ve’l-Fukahâ fî Mısr alâ ahdi’l-Memâlîk” Adlı Makalesinin Tercüme ve Tahlili,” Akade-
mik Platform İslami Araştırmalar Dergisi, III/2 (2019), s. 131-146. 

Karaimamoğlu, Tolgahan-Gümüş Tarık Tolga, “Veba ile Başlayan Değişim: Kara Ölüm’den Son-
ra Büyük Britanya’da Değişen Gündelik Yaşam”, Selçuk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 
Dergisi, XLIV (2020), s. 509-526.

Karamânî, Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Yusuf b. Ahmed ed-Dımaşkî, Ahbârü’d-düvel ve âsârü’l-üvel 
fi’t-târîh, I-III (nşr. Ahmed Hatît-Fehmi Sa‘d), Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, 1992

Kâsım Abduh Kâsım, Dirâsât fî târîhi Mısri’l-ictimâî, Kahire: Dârü’l-Maârif, 1983. 
Kavak, Özgür, “Memlükler Dönemi Siyaset Düşüncesine Giriş: Ahkâm-ı Sultâniye Geleneğinin 

İhyası ve Meşruiyet Problemini Aşma Çabaları”, İslam Tetkikleri Dergisi, X/1 (2020), s. 181-
228.

Kaya Selim–Kıyılı, Rahime, “Antakya’da Ortaçağ’da Meydana Gelen Doğal Âfet ve Salgın Has-
talıklara Bir Bakış”, Mustafa Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, VI/12 
(2009), s. 403-418.

Kaya, Mahmut, “Mikyâsü’n-Nîl”, DİA, XXX (2005), s. 52-53.
Keleş, Bahattin, “Memlûkler Döneminde Sosyal Yapı”, Türkler, V (2002), s. 394-388. 
Keleş, M. Recep, “Memlüklü Dönemi Suriye’de Âlimlerin Rolleri: İbn Hallikan Örneği”, İslâmî 

Araştırmalar, XXXI/3 (2020), s. 524-527.
Kılıç, Muharrem, “Tarsûsî, Necmeddin”, DİA, XL (2011), s. 114-115. 
Kılıç, Muharrem, “Türk Hukuk Tarihinde Devlet Teorisinin Mezhep Doktrini Çerçevesinde De-

ğerlendirilmesi”-Tarsûsî’nin Tuhfetü’t-Türk Adlı Eseri Çerçevesinde Bir Analiz”, Süleyman 
Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, V/9 (2009/1), s. 115-129.

Kırbıyık, Kasım, “İbn Müflih, Burhâneddin”, DİA, XX (1999), s. 216-217. 
Kızıltoprak, Süleyman, “Memlûk Sistemi”, Türkler, V (2002), s. 320-334.
Kızıltoprak, Süleyman, “Memlük”, DİA, XXIX (2004), s. 87-90. 
Koca, Ferhat, “İbn Abdülber es-Sübkî”, DİA, XIX (1999), s. 273. 
Koçkuzu, Ali Osman, “Aynî, Bedreddin”, DİA, VI (1991), s. 271-272.
Kopraman, Kâzım Yaşar, “al-Malik al-Mu’ayyad Şayh al-Mahmudî Devrinde (1412– 1421) Mı-

sır’ın Malî ve İktisadî Durumuna Umumî Bir Bakış”, Makaleler (haz. E. Semih Yalçın-Altan 
Çetin), Ankara: Berikan Yayınları, 2005, s. 19-48.



Bibliyografya

295

Kopraman, Kâzım Yaşar, “Burciyye”, DİA, VI (1992), s. 419-420.
Kopraman, Kâzım Yaşar, “Karaman-oğulları (1250-1487),” Makaleler (haz. Semih Yalçın-Altan 

Çetin), Ankara: Berikan Yayınları, 2005, s. 49-61.
Kopraman, Kâzım Yaşar, “Memlûklerde İnsanî Değerler ve Hukuka Saygı”, Makaleler (haz. E. 

Semih Yalçın-Altan Çetin), Ankara: Berikan Yayınları, 2005, s. 311-330.
Kopraman, Kâzım Yaşar, “Şecerü’d-Dürr”, Makaleler (haz. E. Semih Yalçın-Altan Çetin), Anka-

ra: Berikan Yayınları, 2005, s. 393-396.
Kopraman, Kâzım Yaşar, “XVI. Yüzyıl Başlarında Osmanlı-Memlûk Çatışması ve Safevîler”, 

Makaleler (haz. E. Semih Yalçın-Altan Çetin), Ankara: Berikan Yayınları, 2005, s. 365-383.
Kortantamer, Samira, “Memlûk Toplumunda Kadın”, Türkler, V (2002), s. 772-787.
Kortantamer, Samira, “Memlûklarda Devlet Yönetimi ve Bürokrasi”, Tarih İncelemeleri Dergisi, 

II/1 (1984), s. 27-45. 
Kortantamer, Samira, Bahrî Memlûklar’da Üst Yönetim Mensupları ve Aralarındaki İlişkiler, İz-

mir: Ege Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1993.
Köse, Saffet, “İbnü’s-Sâiğ ez-Zümürrüdî”, DİA, XXI (2000), s. 196-197.
Kucur, Sadi S., “Nâib-i Saltanat”, DİA, XXXII (2006), s. 313-314.
Kureşî, Ebû Muhammed Muhyiddin Abdülkadir b. Muhammed, el-Cevâhirü’l-mudiyye fî ta-

bakâti’l-Hanefiyye, I-V (nşr. Abdülfettah Muhammed el-Hulv), Kahire: Hicr li’t-Tıbâ‘a ve’n-
Neşr, 1993. 

Kütübî, Muhammed b. Şakir, Fevâtü’l-Vefeyât ve’z-zeylü ‘aleyhâ (nşr. İhsan Abbâs), I-V, Beyrut: 
Dârü Sâdır, 1973-1974.

Kütükoğlu, Mübahat S., Tarih Araştırmalarında Usûl, Ankara: TTK Yayınları, 2011.
Lahmuddin, Lahmuddin, Sunni ‘Ulama and the Reform of Religious Offices in Medieval Egypt, 

637-676 A. H./A. D. 1240-1277 (Yayımlanmamış Doktora Tezi), University of Arkansas, 
Arkansas, 2014. 

Lambton, Ann, State and Government in Medieval Islam, London: Routledge, 2004. 
Lapidus, Ira M. “Ayyubid Religious Policy and the Development of the Schools of Law in Cairo”, 

Colloque international sur l’histoire du Caire, Kahire 1974, s. 279-286. 
Lapidus, Ira M., İslâm Toplumları Tarihi (Çev. Yasin Aktay), I-II, İstanbul: İletişim Yayınları 

2016.
Lapidus, Ira M., Müdünü İslâmiyye fî ‘ahdi’l-Memâlîk (Arap. Çev. Ali Mâzi), Beyrut: el-Ehliyye, 

1987.
Leeuwen, Richard Van, Bir Osmanlı Şehri Şam: Vakıflar ve Şehir (Çev. H. Ebru Aksoy), İstanbul: 

Küre Yayınları, 2012.
Levanoni, Amalia, “Takfīr in Egypt and Syria during the Mamlūk Period”, Accusations of Unbe-

lief in Islam (ed. Camilla Adang), Brill 2016, s. 155-188. 
Levanoni, Amalia, “The Mamluk Conception of the Sultanate”, International Journal of Middle 

East Studies, XXVI/3 (1994), s. 373-387.
Levanoni, Amalia, A turning point in Mamluk history: the third reign of al-Nāṣir Muḥammad Ibn 

Qalāwūn (1310-1341), Leiden: Brill 1995.
Lewis, Bernard, Ortadoğu (Çev. Selen Y. Kölay), Ankara: Arkadaş Yayınları, 2006.
Linda, S. Northrup, “The Bahrî Mamlûk Sultanate, 1250-1390” (ed. Carl F. Petry), The Cambrid-

ge History of Egypt, Islamic Egypt 640–1517, I (1998), s. 242–289.
Lisânüddin İbnü’l-Hatîb, el-İhâta fî ahbâri Gırnata, I-IV (nşr. Muhammed Abdullah İnan), Kahi-

re: Mektebetü’l-Hanci, 1973-1977. 
Makdisi, George, “Ashʿarī and the Ash’arites in Islamic Religious History”, İslâm’ın Klasik Ça-

ğında Din Hukuk Eğitim (trc. Hasan Tuncay Başoğlu), Klasik Yayınları, İstanbul 2019, s. 
43-96.

Makdisi, George, Ortaçağ’da Yüksek Öğretim İslâm Dünyası ve Hıristiyan Batı (Çev. Ali hakan 
Çavuşoğlu-Tuncay Başoğlu), İstanbul: Klasik Yayınları, 2018.

Makrîzî, Takıyyüddin Ahmed b. Ali, Dürerü’l-‘ukûdi’l-ferîde fî terâcimi a‘yâni’l-müfîde (nşr. 
Mahmud el-Celîlî), I-IV, Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 2002. 



GÜÇ VE MEŞRUIYET ZEMININDE OTORITE ARAYIŞI 

296

Makrîzî, Takıyyüddin Ahmed b. Ali, ez-Zehebü’l-mesbûk fî zikri men Hacce mine’l-Hulefâ ve’l-
Mülûk (nşr. Cemaleddin eş-Şeyyâl), Bûr Saîd: Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, 2000.

Makrîzî, Takıyyüddin Ahmed b. Ali, İmtâu‘l-esmâ‘ bimâ li’n-Nebi mine’l-ahvâl ve’l-emvâl 
ve’l-hafede ve’l-metâ‘ (nşr. Muhammed Abdülhamid en-Nümeysî), I-XV, Beyrut: Dâ-
rü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1999.

Makrîzî, Takıyyüddin Ahmed b. Ali, Kitâbü’l-Mevâiz ve’l-i‘tibâr bi-zikri’l-hıtat ve’l-âsâr, I-II, 
Beyrut: Dârü Sâdır, t.y.

Makrîzî, Takıyyüddin Ahmed b. Ali, Kitâbü’l-Mukaffe’l-kebîr (nşr. Muhammed el-Ya‘lâvî), 
I-VIII, Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1991. 

Makrîzî, Takıyyüddin Ahmed b. Ali, Kitâbü’s-Sülûk li-ma‘rifeti düveli’l-mülûk (nşr. M. Mustafa 
Ziyâde-Saîd A. Âşûr), I-IV, Kahire: Lecnetü’-Te’lîf ve’t-Terceme ve’n-Neşr, 1956-1973. 

Mauder, Christian, “A Sultan Becomes Caliph: Legal Knowledge and Late Mamlūk Political 
Thought”, In the Sultan’s Salon: Learning, Religion, and Rulership at the Mamluk Court of 
Qāniṣawh al-Ghawrī (r. 1501–1516), Leiden 2021, s. 862–923.

Mauder, Christian, “Education and Learning Among Members of the Mamluk Army: Results of 
a Quantitative Analysis of Mamluk Biographies”, History and Society during the Mamluk 
Period (1250–1517) (ed. Bethany J. Walker/Abdelkader Al Ghouz), Bonn University Press 
2021, s. 61-88.

Mâverdî, Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed, el-Ahkâmü’s-sultaniyye (Çev. Ali Şafak), İstanbul: Be-
dir Yayınları, 1976.

Mayer, L. A., el-Melâbisü’l-Memlûkiyye (Çev. Sâlih eş-Şîtî), Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyye-
tü’l-Âmme li’l-Kitâb, 1972.

Mortel, Richard T., “On Beşinci Yüzyılda Memlük Sivil Bürokrasisinin Gerilemesi: Ebü’l-Hayr 
En-Nehhâs’ın Kariyeri” (Çev. Fatih Yahya Ayaz), Ç. Ü. Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 
XIV/2 (2005), s. 91-104.

Mufaddal b. Ebü’l-Fedâil, en-Nehcü’s-sedîd ve’d-dürrü’l-ferîd fî mâ ba‘de Târîhi İbni’l-‘Amîd 
(nşr. Samira Kortantamer), Freiburg 1973.

Muhammed b. Mahmud b. Ecâ et-Türkî, İbn Ecâ Seyahatnâmesi-Bir Türk Seyyahın Kaleminden 
(Çev. Mehmet Şeker), İstanbul: Ötüken Neşriyat, 2018.

Nebbâhîn, Ali Sâlim, Nizâmü’t-terbiyeti’l-İslâmiyye fî ʿasri devleti’l-Memâlîk fî Mısr, Kahire: Dâ-
rü’l-Fikri’l-‘Arabî, 1981. 

Nielsen, Jorgen S., “Sultan al-Zahir Baybars and the Appointment of four Chief Qadis, 663/1265”, 
Studia Islamica, LX (1984), s. 167-176.

Nuaymî, Abdülkadir b. Muhammed, ed-Dâris fî târîhi’l-medâris, I-II, Beyrut: Dârü’l-Kütü-
bi’l-‘İlmiyye, 1990.

Nüveyrî, Ahmed b. Abdülvehhab, Nihâyetü’l-ereb fî fünûni’l-edeb, I-XXXIII (nşr. Necib Mustafa 
Fevvâz-Hikmet Keşlî Fevvâz), Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 2004. 

Okumuş, Ejder, Klasik Dönem Osmanlı Devleti’nde Din-Devlet İlişkisi, Ankara: Lotus Yayınevi, 
2005.

Orhan, Fatih, “İslam Hukuku ve Türk Hukukunda Siyasi Suç Kavramı”, Uluslararası Sosyal 
Araştırmalar Dergisi, XI/58 (2018), s. 866-878.

Öngören, Reşat, “Tarikat”, DİA, XL (2011), s. 95-105.
Özaydın, Abdülkerim, “Aynicâlût Savaşı”, DİA, IV (1991), s. 275-276.
Özaydın, Abdülkerim, “İbn Hallikân”, DİA, XX (1999), s. 17-19. 
Özbek, Süleyman-Mehmet Şeker, “Memlûk Emîri Sungur el-Aşkar”, Türk Dünyası Araştırmala-

rı, CXXIII/242 (2019), s. 205-218.
Özbek, Süleyman, “Memlûklerde Meşrûiyet Arayışları ve Saltanat İnşasına Yönelik Çabalar 

“Sultanı Öldüren Sultan Olur”, Ankara Üniversitesi Tarih Araştırmaları Dergisi, XXXII/53 
(2013), s. 155-172.

Özbek, Süleyman, “Yakın Doğu Türk-İslam Tarihinin Akışını Değiştiren bir Meydan Savaşı: Ayn 
Calud”, Türkler, V (2002), s. 127-133. 



Bibliyografya

297

Özel, Ahmet, “İbn Dakîku’l-‘îd”, DİA, XIX (1999), s. 407-409.
Özel, Ahmet, “İbnü’d-Deyrî”, DİA, XXI (2000), s. 15-16.
Özel, Ahmet, “İbnü’l-Mülakkın”, DİA, XXI (2000), s. 150-152.
Özel, Ahmet, “Serûcî”, DİA, XXXVI (2009), s. 572-573.
Özel, Ahmet, Hanefî Fıkıh Âlimleri ve Diğer Mezheplerin Meşhurları, Ankara: TDV Yayınları, 

2014.
Özen, Şükrü, “İbnü’ş-Şıhne, Ebü’l-Fazl”, DİA, XXI (2000), s. 220-222.
Özen, Şükrü, “İbnü’ş-Şıhne, Seriyyüddin”, DİA, XXI (2000), s. 225-227.
Özen, Şükrü, “Kâdılkudât”, DİA, XXIV (2001), s. 77-82. 
Özkan, Halit, “Süyûtî”, DİA, XXXVIII (2010), s. 188-198. 
Özkan, Halit, Memlüklerin Son Asrında Hadis-Kahire 1392-1517, İstanbul: Klasik Yayınları, 

2014.
Özkan, Mustafa, Dört Halife ve Emevîler Döneminde Din-Devlet İlişkisi, Ankara: Araştırma Ya-

yınları, 2015.
Özkan, Mustafa, Emevîler Döneminde İktidar-Ulemâ İlişkisi, Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

2015.
Pahlitzsch, Johannes, “Mediators Between East and West: Christians Under Mamluk Rule”, 

Mamluk Studies Review, IX/2 (2005), s. 31-47.
Polat, Salahattin, “İbnü’t-Türkmânî, Alâeddin”, DİA, XXI (2000), s. 234-235
Popper, W., The Cairo Nilometer: Studies in Ibn Taghrî Birdî’s Chronicles of Egypt: I, Semitic 

Philology, Berkeley: University of California, 1951. 
Rabbat, Nasser O., “The Ideological Significance of the Dâru’ladl in the Medieval Islamic 

Orient”, IJMES, XXVII/1 (1995), s. 3-22.
Rabbat, Nasser O., The Citadel of Cairo, Leiden-New York-Köln: Brill, 1995.
Rapoport, Yossef, “Legal Diversity in the Age of Taqlid: The Four Chief Qadis under the Mam-

luks”, ILS, X/2 (2003), s. 210-228. 
Rapoport, Yossef, “Royal Justice and Religious Law: Siyasah and Shari’ah under the Mamluks”, 

Mamluk Studies Review, XVI (2012), s. 71-102.
Reşîdüddin Fazlullah, Câmiu’t-Tevârih (İlhanlılar Kısmı) (Çev. İsmail Aka – Mehmet Ersan v.

dğr.), Ankara: TTK Yayınları, 2013.
Reuven, Amitai-Preiss, “The Resolition of the Mongol-Mamluk War”, Mongols, Turks, and Ot-

hers, Eurasian Nomads and the Sedentary World, Leiden-Boston 2005.
Revel, Judith, Foucault Sözlüğü, İstanbul: Say Yayınları, 2012.
Russel, Bertrand, İktidar (Çev. Mete Ergin), İstanbul: Altın Kitaplar Yayınevi, 1976.
Safedî, Selâhaddin Halil b. Aybek, A‘yânü’l-asr ve a‘vânü’n-nasr (nşr. Ali Ebû Zeyd v.dğr.), I-VI, 

Beyrut-Dımaşk: Dârü’l-Fikr, 1998.
Safedî, Selâhaddin Halil b. Aybek, Kitâbü’l-Vâfî bi’l-Vefeyât (nşr. Helmut Ritter, Sven Dedering 

v.dğr.), I-XXX, Wiesbaden-Beyrut: Franz Steiner Verlag, 1962-2004. 
Safedî, Selâhaddin Halil b. Aybek, Tuhfetü zevi’l-elbâb fî men hakeme bi-Dımaşk mine’l-hulefâ 

ve’l-mülûk ve’n-nüvvâb (nşr. İhsan B. S. Hulûsî-Züheyr H. es-Samsâm), I-II, Dımaşk: Vizâ-
retü’s-Sekâfe, 1991-1992. 

Sağır, Abdullah, İbn Tağrîberdî’nin “el-Menhelü’s-Sâfî” Adlı Eserine Göre Kahire’de İlmî ve Sos-
yo-kültürel Hayat (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, İstanbul 2014.

Sağlam, Ahmet, “‘Memlûk’ Sözcüğü: Basit Anlamından Askeri ve Siyasi Terim Anlamına”, Stra-
tejik ve Sosyal Araştırmalar Dergisi, VII/2 (2023), s. 341-356.

Sağlam, Ahmet, “Memlûk Devlet Düzeninde Yönetimin Görev ve Sorumluluklarına Dair Ni-
san-1281 Tarihli Tezkire’nin Tahlili”, Tasavvur-Tekirdağ İlahiyat Dergisi, IX/1 (2023), s. 
53-77.

Sağlam, Ahmet, “Memlûk-İlhanlı Diplomatik İlişkileri”, Belleten, LXXXII/293 (2018), s. 83-158. 
Sağlam, Ahmet, “Ortaçağda Orijinal Bir Siyasi Yapı: Güçlü ve Nüfuzlu Her Emir Sultan Olur.”, 

Uluslararası Sosyal ve Eğitim Bilimleri Dergisi, II/4 (2015), s. 107-126.



GÜÇ VE MEŞRUIYET ZEMININDE OTORITE ARAYIŞI 

Salibi, Kamal S., “The Banū Jamāʿa: A Dynasty of Shāfi’ite Jurists in the Mamluk Period,” Studia 
Islamica, IX (1958), s. 97–109.

Saylık, Mutlu, Sâmerrâ Dönemi Abbâsî Halifelerinin Din Politikaları (Yayımlanmamış Doktora 
Tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 2011.

Sehâvî, Şemseddin Muhammed b. Abdurrahman, ed-Dav’ü’l-lâmi‘ li-ehli’l-karni’t-tâsi‘, I-XII, 
Beyrut: Dârü’l-Cîl, t.y. 

Sehâvî, Şemseddin Muhammed b. Abdurrahman, et-Tibrü’l-mesbûk fî zeyli’s-Sülûk, Kahire: Mek-
tebetü’l-Külliyâti’l-Ezheriyye, t.y.

Sehâvî, Şemseddin Muhammed b. Abdurrahman, Vecîzü’l-kelâm fi’z-zeyl ‘alâ Düveli’l-İslâm 
(nşr. Beşşâr A. Mârûf v.dğr.), I-IV, Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1995. 

Selim, Mahmud Rızk, ‘Asru selâtîni’l-Memâlîk ve netâicühü’l-‘ilmî ve’l-edebî, Kahire: Mekte-
betü Âdâb, 1962.

Selim, Mahmud Rızk, “el-Kısas-Kansu el-Gavrî”, Mecelletü’r-Risâle (der. Ahmed Zeyyât), sayı 
1967, yıl 1952, s. 50-55.

Selim, Mahmud Rızk, “İkinci Abbasi Halîfeliği” (Çev. Ali Aktan), Atatürk Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, IX (1990), s. 357-368.

Sendûbî, Hasan, Târîhu’l-ihtifâl bi’l-Mevlîdi’n-Nebevî, Kahire: Matbaatü’l-İstikâme, 1948. 
Sever, Mehmet, “14. Yüzyıl Şam Eş›arîliği: Tâcüddin Sübkî Örneği”, Uluslararası Şeyh Şa’ban-ı 

Velî Sempozyumu-Eş’arîlik-, 04-06 Mayıs 2018 (ed. Mustafa Aykaç v.dğr.), Kastamonu 2018, 
s. 32-45. 

Sever, Mehmet, Bahrî Memlükler Dönemi Mezhep Hareketleri (1250-1382), Ondokuz Mayıs 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Samsun 2017.

Sevim, Ali, “İbnü’l-Adîm”, DİA, XX (1999), s. 478-479.
Seyyid, Seyyid Muhammed, “Cevâlî”, DİA, VII (1993), s. 436-437.
Smith Jr., John Mason, “‘Ayn Jālūt: Mamlūk Success or Mongol Failure?”, Harvard Journal of 

Asiatic Studies, XLVI/2 (1984), s. 307-345.
Soylu, Fatmanur-Esra Atmaca, “Bahrî Memlük Sultanlarının Ulemâya ve Halka İkram ve İhsan-

ları (648-784/1250-1382)”, Genç Mütefekkirler Dergisi, IV/1 (2023), s. 16-28.
Steenbergen, Jo Van, “Appearances of Dawla and Political Order in Late Medieval Syro-Egypt. 

The State, Social Theory, and the Political History of the Cairo Sultanate (thirteenth-sixte-
enth centuries)”, History and Society during the Mamluk Period (1250–1517), Studies of the 
Annemarie Schimmel Research College, II (2016), s. 51-85.

Steenbergen, Jo Van, “The Mamluk Sultanate as a Military Patronage State: Hoursehold Politics 
and the Case of Qalâwûnîd Bayt (1279-1382)”, Journal of The Economic and Social History 
of The Orient, LVI/2 (2013), s. 189-217.

Sümer, Faruk, Kara Koyunlular, Ankara: TTK Yayınları, 1967. 
Süyûtî, Celaleddin Abdurrahman b. Ebû Bekir, Hüsnü’l-muhâdara fî ahbâri Mısr ve’l-Kâhire (nşr. 

Muhammed Ebü’l-Fazl İbrahim), I-II, Kahire: Dârü İhyâi’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1967-1967. 
Süyûtî, Celaleddin Abdurrahman b. Ebû Bekir, Târîhu’l-hulefâ, Vizâretü’l-Evkâf ve’ş-Şüûni’l-İs-

lâmiyye, Katar 2013.
Şafak, Ali, “Bağy”, DİA, IV (1991), s. 451-452.
Şâfî b. Ali b. Abbâs, Hüsnü’l-Menâkıbi’s-sırriyeti’l-müntezea‘ mine’s-Sîreti’z-Zâhiriyye (nşr. Ab-

dülaziz el-Huveytır), Riyad 1989.
Şâkir Mustafa, et-Târîhu’l-‘Arabî ve’l-müerrihûn, Beyrut: Dârü’l-‘İlm li’l-Melâyîn, 1993. 
Şâzelî, Abdülkadir, Behcetü’l-ʿâbidîn bi-tercemeti hâfızi’l-ʿasr (nşr. Abdülilâh Nebhân), Dımaşk 

1998. 
Şeker, Mehmet, Memlûklerde Dîvânü’l-Mezâlim (1250-1517) (Yayımlanmamış Doktora Tezi), 

Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 2017. 
Şemseddin Muhammed b. Mahmud İbn Ecâ, et-Türkî, el-Irâk beyne’l-Memâlik ve’l – Osmâ-

niyyîne’l-Etrâk ma‘a Rihleti’l-Emîr Yeşbek ed-Devâdâr li-Muhammed b. Mahmûd el-Halebî 
el-Mülakkab bi’bni Ecâ (nşr. Muhammed Ahmed Dehmân), Dımaşk: Dârü’l-Fikr, 1986. 

298



Bibliyografya

299

Şücâî, Şemseddin, Târîhu’l-Meliki’n-Nâsır Muhammed b. Kalavun es-Sâlihî ve evlâdih (nşr. ve 
Alm. Çev. Barbara Schäfer), Wiesbaden 1985.

Tâceddin es-Sübkî, Abdülvehhab, Muîdü’n-ni‘am ve mübîdü’n-nikam Makam ve Meslek Ahlâkı 
(haz. Harun Yılmaz-M.Enes Midilli; ed. Halit Özkan), İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Ku-
rumu Başkanlığı, 2019. 

Tâceddin es-Sübkî, Abdülvehhab, Tabakâtü’ş-Şâfi‘iyyeti’l-kübrâ (nşr. Mahmud Muhammed 
et-Tanâhî-Abdülfettah Muhammed el-Hulv), I-X, Kahire: Dârü İhyâi’l-Kütübi’l-‘Arabîyye, 
1964.

Taneri, Aydın, “Tavâşî”, DİA, XV (1997), s. 1-3.
Tarsûsî, Ebû İshak Necmeddin, Tuhfetü’t-Türk (haz. Muhammed Usame Omuş), İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2018.
Tekindağ, Şehabeddin M. C., Berkuk Devrinde Memlûk Sultanlığı, İstanbul: İstanbul Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Matbaası, 1961. 
Tekindağ, Şehabeddin, “Berkuk”, DİA, V (1992), s. 511-512. 
Thorau, Peter, The Lion of Egypt Sultan Baybars I and the Near East in the Thirteenth Century 

(İng. Çev. P. M. Holt), London-New York: Addison-Wesley Longman Ltd., 1992.
Tomar, Cengiz, “Şecerüddür”, DİA, XXXVIII (2010), s. 404-405. 
Tomar, Cengiz, “Tabaka”, DİA, XXXIX (2010), s. 288.
Tomar, Cengiz, Memluk Devleti’nin Kuruluşu ve Gelişmesi (Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi), Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, İstanbul 1996.
Troadec, Anne, “Baybars and the Cultural Memory of Bilad al-Sham: The Construction of Legi-

timacy”, Mamluk Studies Review XVIII (2014), s. 113-147. 
Türk Dil Kurumu Türkçe Sözlük, Ankara 2011.
Uludağ, Süleyman, “İbn Haldûn”, DİA, XIX (1999), s. 538-543.
Uludağ, Süleyman, “İbnü’l-Fârız”, DİA, XX (2000), s. 40-43. 
Uyar, Mustafa, “İlhanlı-Memlûk Mücadelesinde Bir Kırılma Noktası: Vâdî el-Hazindâr Savaşı”, 

Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika Çalışmaları Kongresi 2007, Ankara 2012, s. 3252-3260.
Uzun, Kâzım, “VII. Haçlı Seferi ve Memlük Devleti’nin Kuruluşu”, Tarih İncelemeleri Dergisi, 

XXXV/2 (2020), s. 727-751.
Uzun, Kâzım, Memlûk Devleti Himayesinde ve İslâm Dünyasında Abbâsî Hilafeti: Saltanat-Hila-

fet İlişkisi (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir 
2020. 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı, Osmanlı Devleti Teşkilâtına Medhal, Ankara: TTK Yayınları, 1988.
Uzunçarşılı, İsmail Hakkı, Osmanlı Devletinin İlmiye Teşkilatı, Ankara: TTK Yayınları, 2014. 
Uzunçarşılı, İsmail Hakkı, Osmanlı Tarihi, Ankara: TTK Yayınları, 2006.
Uzunpostalcı, Mustafa, “Bulkînî, Ömer b. Reslân”, DİA, VI (1992), s. 410-411.
Uzunpostalcı, Mustafa, “Bulkînî, Sâlih b. Ömer”, DİA, VI (1992), s. 411-412. 
Üçok, Bahriye, İslâm Devletlerinde Türk Nâibeler ve Kadın Hükümdarlar, İstanbul: Bilge Kültür 

Sanat, 2011. 
Ward, Seth, Construction and Repair of Churches and Synagogues in Islamic Law: A Treatise of 

Taqī al-Dīn ʿAlī b. ʿAbd al-Kāfī al-Subkī, Yale University, 1984.
Yâfiî, Afîfüddin Abdullah b. Es‘ad b. Ali b. Süleyman, Mir’âtü’l-cenân ve ʿibretü’l-yakzân fî 

maʿrifeti ḥavâdisi’z-zamân, Beyrut-Lübnan 1997.
Yalçın Mehmet, Fatih, “Memlük Sultanı Berkuk Döneminde Mezâlim Davaları”, Eskiyeni, XLIII 

(2021), s. 289-314.
Yalçın, Fatih, “Bahrî Memlükler Döneminde Saltanat Nâiblerinin Görevlerinin Sona Ermesi 

ve Bunun Sonuçları (1250 1382)”, The Journal of Academic Social Science Studies, VI/5 
(2013), s. 791-810.

Yalçın, Fatih, Bahrî Memlüklerde Nâib-i Saltanatlık (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Mar-
mara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2011.

Yalçın, M. Fatih, “Memlükler Döneminde Bir Ulemâ Ailesi: İhnâî Örneği”, Uluslararası Sosyal 



GÜÇ VE MEŞRUIYET ZEMININDE OTORITE ARAYIŞI 

Araştırmalar Dergisi, IX/44 (2016), s. 579-588.
Yalçın, Mehmet Fatih, “Bahrî Memlükler Döneminde Taht Değişikliğinde Saltanat Nâibinin 

Rolü”, Turkish Studies, IX/8 (2013), s. 389-405. 
Yalçın, Mehmet Fatih, Bahrî Memlükler Döneminde Dımaşk Kâdılkudâtları (1266-1382), Konya: 

Aybil Yayınları, 2015.
Yaşar, Serkan, Abbâsîlerin İlk Döneminde İktidar ile Ulemâ Arasındaki İlişkiler (Yayımlanmamış 

Doktora Tezi) Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum 2011. 
Yavuz, Yusuf Şevki, “Delâilün’n-Nübüvve”, DİA, IX (1994), s. 117-118.
Yavuz, Yusuf Şevki, “Halku’l-Kur’ân”, DİA, XV (1997), s. 371-375.
Yavuz, Yusuf Şevki, “İstivâ”, DİA, XXIII (2001), s. 402-404. 
Yıldız, Hasan, “Osmanlı Medreselerini Islah Çabaları Üzerine Bir Değerlendirme”, VAKANÜVİS 

– Uluslararası Tarih Araştırmaları Dergisi, IV/1 (2019), s. 407-445.
Yılmaz, Harun, “Şeyhüşşüyûh”, DİA, Ek-2 (2019), s. 562-563.
Yılmaz, Harun, Zengî ve Eyyûbî Dımaşk’ında Ulema ve Medrese (1154-1260), İstanbul: Klasik 

Yayınları, 2017.
Yılmaz, Muhammet, İbn Hacer’in Hocaları Bağlamında Kadın Hadisçiler, Ankara: Araştırma 

Yayınları, 2008.
Yılmaz, Saim – Yalçın, Mehmet Fatih, “Memlükler Döneminde Kadınların İlmî ve Sosyal Hayatı: 

Necmeddin İbn Fehd’in Hocaları Özelinde”, Cumhuriyet İlahiyat Dergisi 25/1 (2021), s. 
455-476.

Yılmaz, Saim-Ayaz, Fatih Yahya, “Memlükler Döneminin Muhalif Tarihçisi Makrîzî ve es-Sülûk 
Adlı Eserinde Abbâsî Devleti’ne Dair Eleştiri ve Yorumları”, İlahiyat Tetkikleri Dergisi, 
LV/1 (2021), s. 189-212.

Yiğit, İsmail, “Memlûkler Dönemi (1250-1517) İlmî Hareketine Genel Bir Bakış”, Türkler, V 
(2002), s. 748-756.

Yiğit, İsmail, “Memlükler Zamanında Kadın (1250-1517)”, Diyânet İlmi Dergi, XL/2 (2004), s. 
130-144.

Yiğit, İsmail, Memlûkler 648-923/1250-1517, İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2015.
Yiğit, Rıdvan, “Muhammed b. Kalavun Dönemi’nde (1285-1341-H. 684-741) Ehl-i Zimmet ve 

Hıristiyan Dünya ile İlişkiler Hakkında Bir Değerlendirme”, Tarih ve Gelecek Dergisi VI/4 
(2020), s. 1297-1311.

Yosef, Koby, “Dawlat al-Atrâk or Dawlat al-Mamâlîk? Ethnic Origin or Slave Origin as the Defi-
ning Characteristic of the Ruling ´Elite in the Mamlûk Sultanate”, Jerusalem Studies In 
Arabic and Islam, XXXIX (2012), s. 387-410.

Yosef, Koby, “The Term Mamluk and Slave Status during the Mamluk Sultanate”, Al-Qantara, 
XXXIV/1 (2013), s. 7-34. 

Yûnînî, Kutbüddin Ebü’l-Feth Musa b. Muhammed, Zeylü Mir’âti’z-zamân, I-IV, Kahire: Dâ-
rü’l-Kütübi’l-İslâmî, 1992. 

Yusufî, Musa b. Muhammed b. Yahya, Nüzhetü’n-nâzır fî sîreti’l-Meliki’n-Nâsır (nşr. Ahmed Hu-
tayt), Beyrut: Âlemü’l-Kütüb,1986.

Yuvalı, Abdülkadir, “Gâzân Han”, DİA, XIII (1996), s. 429-431.
Yücel, Yaşar-Ali Sevim, Osmanlı Klâsik Dönemin Üç Hükümdarı Fatih-Yavuz-Kanuni, Ankara: 

TTK Yayınları, 1991
Yüksel, Musa Şamil, “Arap Kaynaklarında Timur”, Bilig, XXXI (2004), s. 85-126. 
Yüksel, Musa Şamil, Timurlularda Din-Devlet İlişkisi, Ankara: TTK Yayınları, 2009.
Zehebî, Şemseddin Muhammed b. Ahmed b. Osman, el-‘İber fî haber men ğaber, I-IV (nşr. Ebû 

Hâcir Muhammed es-Saîd), Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1985. 
Zehebî, Şemseddin Muhammed b. Ahmed b. Osman, el-Muhtâr min Târîhi’bni’l-Cezerî (nşr. Hu-

dayr Abbâs Muhammed Halife el-Minşedâvî), Beyrut 1998.
Zehebî, Şemseddin Muhammed b. Ahmed b. Osman, Târîhu’l-İslâm ve vefeyâtü’l-meşâhîr ve’l-

a‘lâm: sene 661-670 (nşr. Ömer Abdüsselam Tedmürî), Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-‘Arabî, 
1999.

300



Bibliyografya

301

Zehebî, Şemseddin Muhammed b. Ahmed b. Osman, Zeylü Târîhi’l-İslâm (nşr. Mazin b. Salim 
Bâvezir), Riyad: Dârü’l-Muğnî, t.y. 

Zengin, Murat, “Melikü’l-Eşref Âlâeddin Küçük Ali Dönemi Memlûk Türk Devleti Tarihi (6 
Ağustos 1341-10 Ocak 1342), Turkish Studies, XIII/8 (2018), s. 217-230. 

Zeydân, Corcî, Şeceretü’d-dürr, Beyrut: Dârü Mektebeti’l-Hayat, t.y. 
Ziriklî, Ebû Gays Muhammed Hayreddin b. Mahmud, el-Aʿlâm, I-VIII, Beyrut: Dârü’l-‘İlm li’l-

Melâyîn, 2002.


