
U
LU

SLARARASI H
ALK O

YU
N

LARI KO
N

G
RESİ BİLD

İRİ KİTABI



–
ESKİŞEHİR OSMANGAZİ ÜNİVERSİTESİ | ESKİŞEHİR OSMANGAZİ UNIVERSITY 

TÜRKİYE HALK OYUNLARI FEDERASYONU | TURKISH FOLK DANCE FEDERATION  

 

 
 

KKOONNGGRREE  
BBİİLLDDİİRRİİ  KKİİTTAABBII  

 
16-18 EKİM 2025 / ESKİŞEHİR 

 



© Copyright 2025
Bu kitabın, basım, yayın ve satış hakları Akademisyen Kitabevi A.Ş.’ne aittir. Anılan kuruluşun izni alın-
madan kitabın tümü ya da bölümleri mekanik, elektronik, fotokopi, manyetik kağıt ve/veya başka yönte 
mlerle çoğaltılamaz, basılamaz, dağıtılamaz. Tablo, şekil ve grafikler izin alınmadan, ticari amaçlı kulla-
nılamaz. Bu kitap T.C. Kültür Bakanlığı bandrolü ile satılmaktadır.

E-ISBN
978-625-375-890-5

Kitap Adı
Uluslararası Halk Oyunları Kongresi Bildiri 

Kitabı

Editörler 
Prof. Dr. Mustafa ŞAHİN 

ORCID iD: 0000-0002-6942-9425 
Prof. Kerem Cenk YILMAZ 

ORCID iD: 0000-0003-2277-3752 
Doç. Dr. Arda ERAVCI 

ORCID iD: 0000-0002-3359-770X 
Doç. Dr. Zeynel TURAN  

ORCID iD: 0000-0002-6620-1273 
Dr. Öğr. Üyesi İdris Ersan KÜÇÜK 

ORCID iD: 0000-0001-5320-1197

Yayın Koordinatörü
Yasin DİLMEN

Sayfa ve Kapak Tasarımı
Doç. Dr. Arda ERAVCI

Yayıncı Sertifika No
47518

Baskı ve Cilt
Vadi Matbaacılık

Bisac Code
MUS017000

DOI
10.37609/akya.4004

Türkiye Halk Oyunları Federasyonu
Adres: Kavacık Subayevleri Mahallesi Şehit Ömer Halisdemir Bulvarı No:53 

Keçiören/ANKARA  
e-Posta: info@thof.gov.tr 

Telefon: +90 (312) 310 65 64  
+90 (312) 517 19 69

www.thof.gov.tr

www.akadem i syen .com

Kütüphane Kimlik Kartı
Uluslararası Halk Oyunları Kongresi Bildiri Kitabı / ed. Mustafa Şahin, 

Kerem Cenk Yılmaz, Arda Eravcı ...[ve başkaları].  
Ankara : Akademisyen Yayınevi Kitabevi, 2025.

   445 s. : figür, tablo, şekil, fotoğ. ; 160x235 mm. 
      Metin Türkçe-İngilizce paralel.

   Kaynakça var.
   ISBN 9786253758905



ÖNSÖZ 
İnsanın iç dünyasında biriken duyguların, sevinçlerin, acıların ve umutların en yalın, en 

doğal anlatım biçimlerinden biri “oyun”dur. İnsanlık tarihi boyunca varlığını sürdüren bu kadim 
ifade biçimi, kimi zaman bir sevincin dışavurumu, kimi zaman bir ağıtın sesi, kimi zaman da bir 
halkın birliğinin sembolü olmuştur. Oyun, insanın yaşamla kurduğu en içten bağlardan biridir. 

Halk oyunları, sadece müzik, ritim ve hareketten ibaret değildir; bir milletin ruhunu, tarihini, 
yaşam tarzını ve duygularını taşır. Her figür, her adım, geçmişten bugüne uzanan bir hikâyenin 
taşıyıcısıdır. Bu hikâyeyi yaşatmak, geleceğe aktarmak ve onun anlamını korumak hepimizin ortak 
sorumluluğudur.  

İşte bu bilinçle, 2012 yılında Malatya İnönü Üniversitesi’nde başlayan yolculuğumuz, 2014’te 
Antalya’da, 2017’de Diyarbakır Dicle Üniversitesi’nde ve nihayet 2025 yılında Eskişehir Osmangazi 
Üniversitesi’nde, Türkiye Halk Oyunları Federasyonu’nun değerli destekleriyle düzenlenen 
kongremizle devam etti. Her biri kendi döneminde bir iz bırakan bu buluşmalar, halk oyunlarının 
hem bilimsel hem kültürel anlamda sürdürülebilirliğini sağlamayı amaçladı. 

16-18 Ekim 2025 tarihleri arasında Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Prof. Dr. Necat Akdeniz 
Kongre Merkezi’nde gerçekleştirilen Uluslararası Halk Oyunları Kongresi, sadece bir bilimsel 
toplantı değil, aynı zamanda kültürümüzün ritmini, dostluğun sıcaklığını ve dayanışmanın gücünü 
hissettiren bir buluşma oldu. 

Açılış programında yankılanan Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Halkbilim Uygulama ve 
Araştırma Merkezi Halk Oyunları Orkestrası’nın ezgileri, halk oyunları ekibinin zarif adımları ve 
seyircilerin gözlerindeki coşku, bu toprakların kültürel zenginliğini bir kez daha hatırlattı. 

Kongremizin ilk açılış konuşmasını gerçekleştiren Bonn Üniversitesi’nden Prof. Dr. Ann 
Rosalind DAVID, Türkiye’nin halk oyunları kültüründen aldığı ilhamı samimi sözlerle ifade etti. 
Halk danslarının çocukların ve gençlerin gelişiminde bir eğitim aracı olabileceğini vurgularken, 
kültürler arası bağların da bu danslarla güçlendiğini söyledi. 

Türkiye Halk Oyunları Federasyonu Başkanı Sayın Hüseyin GÜLER ise, federasyonun 
vizyonundan, geleceğe dönük projelerinden ve halk oyunlarının akademik dünyadaki yerinin 
öneminden söz ederek bizlere umut verdi. Her kelimesinde, halk oyunlarına olan sevgisini ve bu 
alana adanmışlığını hissettirdi. 

Ev sahibi olarak bizleri onurlandıran Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Rektörü Prof. Dr. 
Kamil ÇOLAK, kültürümüzün yaşatılmasına yönelik her çabayı yürekten desteklediklerini belirtti. 
Üniversitelerinde böylesine anlamlı bir etkinliğin gerçekleşmesinden duyduğu gururu paylaşırken, 
bilim ve kültürün el ele yürüdüğü bu yolda bizlere güç kattı. 

Kongre boyunca yedi farklı ülkeden gelen akademisyenlerin ve ülkemizin dört bir yanından 
katılan araştırmacıların paylaşımları, halk oyunlarının evrensel dilini bir kez daha ortaya koydu. Her 
sunum, her tartışma, her fikir; kültürümüzün geleceğine dair yeni bir umut, yeni bir ışık yaktı. 

Bu anlamlı organizasyonun gerçekleşmesinde emeği geçen herkese en derin teşekkürlerimi 
sunuyorum. 

Başta Türkiye Halk Oyunları Federasyonu Eğitim Kurulu üyeleri, kongrenin Eskişehir 
ayağında büyük katkılar sunan Prof. Dr. Eylem DERELİ, Genel Sekreterimiz Sayın Gülsüm ALAN, 
kongremize katılan tüm davetli konuşmacılar, akademisyenler, öğrenciler ve en önemlisi her zaman 
yanımızda olan Türkiye Halk Oyunları Federasyonu Başkanı Sayın Hüseyin GÜLER… 



Sizlerin emeği, bu kongreyi bir etkinlik olmanın ötesine taşıyarak bir “kültür şölenine” 
dönüştürmüştür. 

Bu kongre, sadece bir akademik buluşma değil; halk oyunlarımızın yaşayan belleğini 
geleceğe taşımak için atılmış anlamlı bir adımdır. 

Prof. Dr. Mustafa ŞAHİN 
Kongre Başkanı 



Sizlerin emeği, bu kongreyi bir etkinlik olmanın ötesine taşıyarak bir “kültür şölenine” 
dönüştürmüştür. 

Bu kongre, sadece bir akademik buluşma değil; halk oyunlarımızın yaşayan belleğini 
geleceğe taşımak için atılmış anlamlı bir adımdır. 

Prof. Dr. Mustafa ŞAHİN 
Kongre Başkanı 

KONGRE ONURSAL BAŞKANLARI 
Prof. Dr. Kamil ÇOLAK 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Rektörü 

Hüseyin GÜLER 
Türkiye Halk Oyunları Federasyonu Başkanı 

 

KONGRE BAŞKANI 
Prof. Dr. Mustafa ŞAHİN 

Ardahan Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi 

 

KONGRE DÜZENLEME KURULU 
Prof. Dr. Mustafa ŞAHİN (Başkan) 

Ardahan Üniversitesi 

Prof. Dr. Bülent KURTİŞOĞLU 
Ardahan Üniversitesi  

Prof. Dr. Eylem DERELİ 
Eskişehir Osmangazi Üniversitesi  

Prof. Dr. Mustafa KAYA 
Sivas Cumhuriyet Üniversitesi  

Prof. Dr. Pınar KARACAN DOĞAN 
Gazi Üniversitesi  

Doç. Dr. Arda ERAVCI 
Giresun Üniversitesi  

Doç. Dr. Mehmet Onurhan GÜCÜŞ 
Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi  

Doç. Dr. Selami AKIŞ 
Ardahan Üniversitesi  

Doç. Dr. Zeynel TURAN 
Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi  

 



Dr. Öğr. Üyesi İdris Ersan KÜÇÜK 
Ege Üniversitesi  

Öğr. Gör. Dr. Necip ÇETİN 
Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi 

Öğr. Gör. Arzu Karaman ŞAN 
Ardahan Üniversitesi  

Öğr. Gör.  Gökhan ÜLKER 
Eskişehir Osmangazi Üniversitesi  

Öğr. Gör. Sefer DÜNDAR 
Dicle Üniversitesi  

Öğr. Gör. Yılmaz KILINÇ 
Gaziantep Üniversitesi 

 
BİLİMSEL SEKRETERYA 

Dr. Öğr. Üyesi İdris Ersan KÜÇÜK 
Ege Üniversitesi  

Araş. Gör. Zozan YILDIZ 
Ardahan Üniversitesi 

 

BİLİM / HAKEM KURULU 
Dr. Ahmet Selim DOĞAN 

Atatürk Üniversitesi  

Dr. Adem KOÇ 
Eskişehir Osmangazi Üniversitesi  

Dr. Abdulmenaf KORKUTATA 
Çanakkale 18 Mart Üniversitesi 

Dr. Ahmet Serhat TURUNÇ 
İstanbul Teknik Üniversitesi  

Dr. Anna HOFFMAN 
Slovenian Academy of Sciences And Arts 

 



Dr. Öğr. Üyesi İdris Ersan KÜÇÜK 
Ege Üniversitesi  

Öğr. Gör. Dr. Necip ÇETİN 
Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi 

Öğr. Gör. Arzu Karaman ŞAN 
Ardahan Üniversitesi  

Öğr. Gör.  Gökhan ÜLKER 
Eskişehir Osmangazi Üniversitesi  

Öğr. Gör. Sefer DÜNDAR 
Dicle Üniversitesi  

Öğr. Gör. Yılmaz KILINÇ 
Gaziantep Üniversitesi 

 
BİLİMSEL SEKRETERYA 

Dr. Öğr. Üyesi İdris Ersan KÜÇÜK 
Ege Üniversitesi  

Araş. Gör. Zozan YILDIZ 
Ardahan Üniversitesi 

 

BİLİM / HAKEM KURULU 
Dr. Ahmet Selim DOĞAN 

Atatürk Üniversitesi  

Dr. Adem KOÇ 
Eskişehir Osmangazi Üniversitesi  

Dr. Abdulmenaf KORKUTATA 
Çanakkale 18 Mart Üniversitesi 

Dr. Ahmet Serhat TURUNÇ 
İstanbul Teknik Üniversitesi  

Dr. Anna HOFFMAN 
Slovenian Academy of Sciences And Arts 

 

Dr. Ann R. DAVID 
Bonn Üniversitesi  

Dr. Arda ERAVCI 
Giresun Üniversitesi  

Dr. Arzu ÖZTÜRKMEN 
Boğaziçi Üniversitesi  

Dr. Aslı BÜYÜKOKUTAN TÖRET 
Eskişehir Osmangazi Üniversitesi  

Dr. Asuman TURAN 
Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi 

Dr. Ayrin ERSÖZ 
Yıldız Teknik Üniversitesi  

Dr. Ayşin KABALAK 
Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi 

Dr. Bora OKDAN 
Ege Üniversitesi  

Dr. Bülent KURTİŞOĞLU 
Ardahan Üniversitesi  

Dr. Cafer Talha ŞEKER 
İstanbul Ticaret Üniversitesi  

Dr. Cihan YURTÇU 
İstanbul Teknik Üniversitesi  

Dr. Chi-Fang CHAO 
Roehampton University London 

Dr. Dilek CANTEKİN ELYAĞUTU 
Sakarya Üniversitesi  

Dr. Dilek TÜRKYILMAZ 
Hacı Bayram Veli Üniversitesi  

Dr. Elsie IVANCICH DUNIN 
University of California 

 



Dr. Elvan Deniz YUMUK 
Alaaddin Keykubat Üniversitesi  

Dr. Emrah ÖZDEMİR 
Rumeli Üniversitesi  

Dr. Enver SADIKOVA 
Bakü Müzik Akademisi 

Dr. Ercan KILKIL 
Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi  

Dr. Erhan TEKİN 
Hatay Mustafa Kemal Üniversitesi  

Dr. Eylem DERELİ 
Eskişehir Osmangazi Üniversitesi  

Dr. Faik TANRIKULU 
İstanbul Medipol Üniversitesi  

Dr. F. Belma OĞUL 
İstanbul Teknik Üniversitesi  

Dr. Gencay KARAKAYA 
İstanbul Ticaret Üniversitesi  

Dr. Gülay MİRZAOĞLU 
Hacettepe Üniversitesi  

Dr. Habiba MAMEDOVA 
Bakü Koreografi Akademisi  

Dr. Hakan ACAR 
Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi  

Dr. Hale YAMANER OKDAN 
Ege Üniversitesi  

Dr. Hasan Ali DAĞLI 
Ege Üniversitesi  

Dr. Haydar TANRIVERDİ 
İstanbul Teknik Üniversitesi  

 



Dr. Elvan Deniz YUMUK 
Alaaddin Keykubat Üniversitesi  

Dr. Emrah ÖZDEMİR 
Rumeli Üniversitesi  

Dr. Enver SADIKOVA 
Bakü Müzik Akademisi 

Dr. Ercan KILKIL 
Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi  

Dr. Erhan TEKİN 
Hatay Mustafa Kemal Üniversitesi  

Dr. Eylem DERELİ 
Eskişehir Osmangazi Üniversitesi  

Dr. Faik TANRIKULU 
İstanbul Medipol Üniversitesi  

Dr. F. Belma OĞUL 
İstanbul Teknik Üniversitesi  

Dr. Gencay KARAKAYA 
İstanbul Ticaret Üniversitesi  

Dr. Gülay MİRZAOĞLU 
Hacettepe Üniversitesi  

Dr. Habiba MAMEDOVA 
Bakü Koreografi Akademisi  

Dr. Hakan ACAR 
Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi  

Dr. Hale YAMANER OKDAN 
Ege Üniversitesi  

Dr. Hasan Ali DAĞLI 
Ege Üniversitesi  

Dr. Haydar TANRIVERDİ 
İstanbul Teknik Üniversitesi  

 

Dr. Ida MEFTAHI 
University of Maryland 

Dr. İdris Ersan KÜÇÜK 
Ege Üniversitesi 

Dr. İlknur BEKTAŞ 
İstanbul Teknik Üniversitesi   

Dr. Irena MARKOFF 
York University  

Dr. İsmail GÜVEN 
Ankara Üniversitesi  

Dr. İsmail SINIR 
Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi  

Dr. John Morgan O'CONNELL 
Cardiff University  

Dr. Kamile PERÇİN AKGÜL 
Gaziantep Üniversitesi  

Dr. Kemal ÖZAVCI 
Ardahan Üniversitesi  

Dr. Kendra STEPPUTAT 
University of Music and Performing Arts Graz 

Dr. Kerem Cenk YILMAZ 
Sakarya Üniversitesi  

Dr. Konstantinos DIMOPOULOS 
National And Kapodistrian University of Athens 

Dr. Kürşat ÖNCÜL 
Eskişehir Osmangazi Üniversitesi  

Dr. Lucie HAYASHI 
Academy of Performing Arts in Prague 

Dr. Maria ARGYRIOU 
Applied Music Pedagogy University of the Aegean 

 



Dr. Mehmet Onurhan GÜCÜŞ 
Karaman Mehmetbey Üniversitesi  

Dr. Mehmet Öcal ÖZBİLGİN 
Ege Üniversitesi  

Dr. Mirna SABLJAR 
Josip Jural Strossmayer University of Osijek  

Dr. Mustafa KAYA 
Sivas Cumhuriyet Üniversitesi  

Dr. Mustafa ŞAHİN 
Ardahan Üniversitesi  

Dr. Muzaffer SÜMBÜL 
Çukurova Üniversitesi  

Dr. Mehmet Öcal OĞUZ 
Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi  

Dr. Necip ÇETİN 
Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi 

Dr. Ömer ADIGÜZEL 
Ankara Üniversitesi  

Dr. Ömer Barbaros ÜNLÜ 
Ege Üniversitesi  

Dr. Onur AYKAÇ 
Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi  

Dr. Özkul ÇOBANOĞLU 
Hacettepe Üniversitesi  

Dr. Pınar KASAPOĞLU 
Ankara Üniversitesi  

Dr. Pınar KARACAN DOĞAN 
Gazi Üniversitesi  

Dr. Rumiana MARGARITOVA 
Bulgarian Academy of Sciences 

 



Dr. Mehmet Onurhan GÜCÜŞ 
Karaman Mehmetbey Üniversitesi  

Dr. Mehmet Öcal ÖZBİLGİN 
Ege Üniversitesi  

Dr. Mirna SABLJAR 
Josip Jural Strossmayer University of Osijek  

Dr. Mustafa KAYA 
Sivas Cumhuriyet Üniversitesi  

Dr. Mustafa ŞAHİN 
Ardahan Üniversitesi  

Dr. Muzaffer SÜMBÜL 
Çukurova Üniversitesi  

Dr. Mehmet Öcal OĞUZ 
Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi  

Dr. Necip ÇETİN 
Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi 

Dr. Ömer ADIGÜZEL 
Ankara Üniversitesi  

Dr. Ömer Barbaros ÜNLÜ 
Ege Üniversitesi  

Dr. Onur AYKAÇ 
Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi  

Dr. Özkul ÇOBANOĞLU 
Hacettepe Üniversitesi  

Dr. Pınar KASAPOĞLU 
Ankara Üniversitesi  

Dr. Pınar KARACAN DOĞAN 
Gazi Üniversitesi  

Dr. Rumiana MARGARITOVA 
Bulgarian Academy of Sciences 

 

Dr. Savaş EKİCİ 
Gaziantep Üniversitesi  

Dr. Selami AKIŞ 
Ardahan Üniversitesi  

Dr. Serdar KASTELLİ 
Ege Üniversitesi  

Dr. Sema ERKAN 
Ege Üniversitesi  

Dr. Serkan KELEŞOĞLU 
Ankara Üniversitesi  

Dr. Şirin ŞENGEL 
Eskişehir Osmangazi Üniversitesi  

Dr. Süleyman FİDAN 
Gaziantep Üniversitesi  

Dr. Tatyana KARTASHOVA 
Saratov State Conservatory of L.V. Sobinova 

Dr. Tolga KARACA 
Gaziosmanpaşa Üniversitesi  

Dr. Tuğçe TUNA 
Mimar Sinan Üniversitesi  

Dr. Turgay AKDAĞOĞLU 
Ardahan Üniversitesi  

Dr. Türker EROĞLU 
Gazi Üniversitesi  

Dr. Umut ERDOĞAN 
Sakarya Üniversitesi  

Dr. Yakup AÇAR 
Kafkas Üniversitesi  

Dr. Yunus Emre ÜSTGÖRÜL 
Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi  

 



Dr. Zeynel TURAN 
Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi  

Dr. Zinnur GEREK 
Gaziantep Üniversitesi  

Not: Tüm isimler alfabetik sıralamaya göre yazılmıştır.    

 

TÜRKİYE HALK OYUNLARI FEDERASYONU  
KONGRE YÜRÜTME KURULU 

 
Ahmet PEHLİVAN  

THOF Başkan Yardımcısı    

Hakan EVCİMAN 
THOF Eğitim Kurulu Başkanı 

Dr. İbrahim DELİBAŞ 
THOF Yönetim Kurulu Üyesi 

Berna ULUSOY 
THOF Eğitim Kurulu Üyesi



Dr. Zeynel TURAN 
Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi  

Dr. Zinnur GEREK 
Gaziantep Üniversitesi  

Not: Tüm isimler alfabetik sıralamaya göre yazılmıştır.    

 

TÜRKİYE HALK OYUNLARI FEDERASYONU  
KONGRE YÜRÜTME KURULU 

 
Ahmet PEHLİVAN  

THOF Başkan Yardımcısı    

Hakan EVCİMAN 
THOF Eğitim Kurulu Başkanı 

Dr. İbrahim DELİBAŞ 
THOF Yönetim Kurulu Üyesi 

Berna ULUSOY 
THOF Eğitim Kurulu Üyesi

İÇİNDEKİLER 
ÖNSÖZ ........................................................................................................................................ iii

KONGRE ONURSAL BAŞKANLARI .................................................................................... v

KONGRE BAŞKANI.................................................................................................................. v

KONGRE DÜZENLEME KURULU ........................................................................................ v

BİLİMSEL SEKRETERYA ........................................................................................................ vi

BİLİM / HAKEM KURULU ..................................................................................................... vi

TÜRKİYE HALK OYUNLARI FEDERASYONU KONGRE YÜRÜTME KURULU ..... xii

İÇİNDEKİLER .......................................................................................................................... xiii

DAVETLİ KONUŞMACILAR ................................................................................................... 1

INTRODUCTORY SPEECH (AÇILIŞ KONUŞMASI) 
Ann R. DAVID ......................................................................................................................... 2

MİLLÎ KÜLTÜR POLİTİKAMIZDA HALK OYUNLARININ YERİ NE OLMALIDIR? 3
Ahmet Selim DOĞAN .............................................................................................................. 3

ARCHAEO-CHOREOGRAPHY OF GEORGIA
Aleko GELASHVILI ................................................................................................................. 7

“A STRANGE AND PECULIAR HOBBY”? FOLK DANCE TRADITIONS IN THE UK . 
Ann R. DAVID ....................................................................................................................... 20

TÜRK HALK OYUNLARININ SAHNELEME MODELLERİNİN YARIŞMALAR 
ÜZERİNDEN DEĞERLENDİRİLMESİ

Bülent KURTİŞOĞLU ........................................................................................................... 26

CULTURE, BODY AND MOVEMENT: EXPLORING DANCE ANTHROPOLOGY IN 
THE EASTERN ASIAN CONTEXTS

Chi-Fang CHAO ..................................................................................................................... 32

TÜRKİYE'DE DANSIN ARŞİVLENMESİ VE AKTARIMINDA BİR ARAÇ OLARAK 
KİNETOGRAFİ LABAN: EĞİTİM, ARŞİV VE DİJİTALLEŞME POTANSİYELİ 
ÜZERİNE BİR İNCELEME

Dilek CANTEKİN ELYAĞUTU ............................................................................................. 35 



AZERBAYCAN KOREOGRAFİ SANATININ GELİŞİMİNDE HALK DANSLARININ 
ROLÜ

Habibe MAMMADOVA ....................................................................................................... 41

TÜRK HALK OYUNLARI BÖLÜM MEZUNLARININ İSTİHTAMI VE İSTİHTAM 
SORUNLARI ÜZERİNE GÜNCELLEME

İlknur BEKTAŞ ...................................................................................................................... 46

TÜRK HALK OYUNLARI BÖLÜM MEZUNLARINA YÖNELİK İSTİHDAM 
OLANAKLARI ÇERÇEVESİNDE TEMEL EĞİTİM VE ORTAÖĞRETİME İLİŞKİN 
ETKİN ÇÖZÜM ÖNERİLERİ

Kamile Perçin AKGÜL ........................................................................................................... 52

FROM SYMBOL TO FLOW: REFLECTIONS ON HOW TO EMBODY A CHARACTER 
IN DANCE

Lydia ZEGHMAR ................................................................................................................. 56

ÇOK DİSİPLİNLİ BİR BİLİM ALANI OLARAK ETNOKOREOLOJİ
Mehmet Öcal ÖZBİLGİN ...................................................................................................... 62

TÜRK HALK DANSLARINA DİJİTAL BAKIŞ: DİJİTALLEŞME, MİRAS, SANAT VE 
YAPAY ZEKÂ

Muzaffer SÜMBÜL ............................................................................................................... 69

YARATICI DRAMA HALK DANSLARINDA BİR YÖNTEM OLABİLİR Mİ? 
Ömer ADIGÜZEL ................................................................................................................. 75

STAGING TURKISHNESS: CHOREOGRAPHERS AND THE PARADOXES OF 
IDENTITY POLITICS IN SOCIALIST BULGARIA (1944–1989) 

Rumiana MARGARITOVA................................................................................................... 81

KÜLTÜREL KİMLİKTEN BEDENSEL PERFORMANSA: HALK DANSLARINDA 
KÜLTÜR, SANAT VE SPOR İLİŞKİSİ

Zinnur GEREK ...................................................................................................................... 94

TAM METİN BİLDİRİLER ................................................................................................... 104

TÜRK HALK OYUNLARINDA DRAMATİK EĞİTİMİN ÖNEMİ
Ahmet ÖRMECİ .................................................................................................................. 106

İZMİR’DE KINA ORGANİZASYONLARINDA GELENEKSEL DANSIN GÜNCEL 
DURUMU

Alperen BAYRAKTAR ......................................................................................................... 113

AĞIR ZEYBEK TÜRÜ OYUNLARDA “AYAĞA ÇALMA” UNSURU, SAHNELEME 
PROBLEMLERİ VE ELİFOĞLU ZEYBEĞİ ÖRNEĞİ

Arda ERAVCI & Seren ERAVCI ......................................................................................... 120



AZERBAYCAN KOREOGRAFİ SANATININ GELİŞİMİNDE HALK DANSLARININ 
ROLÜ

Habibe MAMMADOVA ....................................................................................................... 41

TÜRK HALK OYUNLARI BÖLÜM MEZUNLARININ İSTİHTAMI VE İSTİHTAM 
SORUNLARI ÜZERİNE GÜNCELLEME

İlknur BEKTAŞ ...................................................................................................................... 46

TÜRK HALK OYUNLARI BÖLÜM MEZUNLARINA YÖNELİK İSTİHDAM 
OLANAKLARI ÇERÇEVESİNDE TEMEL EĞİTİM VE ORTAÖĞRETİME İLİŞKİN 
ETKİN ÇÖZÜM ÖNERİLERİ

Kamile Perçin AKGÜL ........................................................................................................... 52

FROM SYMBOL TO FLOW: REFLECTIONS ON HOW TO EMBODY A CHARACTER 
IN DANCE

Lydia ZEGHMAR ................................................................................................................. 56

ÇOK DİSİPLİNLİ BİR BİLİM ALANI OLARAK ETNOKOREOLOJİ
Mehmet Öcal ÖZBİLGİN ...................................................................................................... 62

TÜRK HALK DANSLARINA DİJİTAL BAKIŞ: DİJİTALLEŞME, MİRAS, SANAT VE 
YAPAY ZEKÂ

Muzaffer SÜMBÜL ............................................................................................................... 69

YARATICI DRAMA HALK DANSLARINDA BİR YÖNTEM OLABİLİR Mİ? 
Ömer ADIGÜZEL ................................................................................................................. 75

STAGING TURKISHNESS: CHOREOGRAPHERS AND THE PARADOXES OF 
IDENTITY POLITICS IN SOCIALIST BULGARIA (1944–1989) 

Rumiana MARGARITOVA................................................................................................... 81

KÜLTÜREL KİMLİKTEN BEDENSEL PERFORMANSA: HALK DANSLARINDA 
KÜLTÜR, SANAT VE SPOR İLİŞKİSİ

Zinnur GEREK ...................................................................................................................... 94

TAM METİN BİLDİRİLER ................................................................................................... 104

TÜRK HALK OYUNLARINDA DRAMATİK EĞİTİMİN ÖNEMİ
Ahmet ÖRMECİ .................................................................................................................. 106

İZMİR’DE KINA ORGANİZASYONLARINDA GELENEKSEL DANSIN GÜNCEL 
DURUMU

Alperen BAYRAKTAR ......................................................................................................... 113

AĞIR ZEYBEK TÜRÜ OYUNLARDA “AYAĞA ÇALMA” UNSURU, SAHNELEME 
PROBLEMLERİ VE ELİFOĞLU ZEYBEĞİ ÖRNEĞİ

Arda ERAVCI & Seren ERAVCI ......................................................................................... 120

ORDU İLİNDE OYNANAN HORONLARIN FARKLILIKLARINA DAİR BİR 
İNCELEME (PERŞEMBE VE MESUDİYE İLÇELERİ ÖRNEĞİ) 

Arda ERAVCI & Yasin YAŞAR ............................................................................................ 130

DANSA FELSEFİ BİR YAKLAŞIM: DANS EPİSTEMOLOJİSİ
Arzu KARAMAN ŞAN ....................................................................................................... 143

DİJİTAL DANS PEDAGOJİSİ: “DİJİTAL ÇAĞDA HALK OYUNLARI EĞİTİMİ: 
KÜLTÜREL BELLEĞİN SÜRDÜRÜLEBİLİRLİĞİ İÇİN BİR MODEL ÖNERİSİ” 

Berat GÜLERYÜZ &  Kerem Cenk YILMAZ & Umut ERDOĞAN .................................. 151

SANAT EĞİTİMİ ALAN ÜNİVERSİTE ÖĞRENCİLERİNİN TOPLUMSAL CİNSİYET 
ROL TUTUMU VE ÖZ-ANLAYIŞ DÜZEYLERİ ARASINDAKİ İLİŞKİ

Burçin Nur TETİKER & Zeynel TURAN ........................................................................... 161

TÜRK HALK OYUNLARINDA  RİTİM – MELODİ – HAREKET ÜÇGENİ
Cem ERİM ............................................................................................................................ 172

GENÇ SPORCULARIN ANTRENMAN MODELLERİNE HALK OYUNLARININ 
ENTEGRASYONU: DİSİPLİNLERARASI BİR YAKLAŞIM

Ceren AĞAOĞLU TOPÇU .................................................................................................. 178

AZERBAYCAN HALK OYUNLARININ TARİHSEL SÜRECİ
Fikret EKBERLİ .................................................................................................................... 187

T.C. MİLLÎ EĞİTİM BAKANLIĞI  YÜKSEKÖĞRETİM VE YURT DIŞI EĞİTİM 
GENEL MÜDÜRLÜĞÜ: YURT DIŞINDA GÖREVLENDİRİLECEK HALK 
OYUNLARI ÖĞRETMENLERİ HAKKINDA BİLGİ

Gül Mehmet AKKAYA .......................................................................................................... 194

ARTVİN YÖRESİNDEKİ HEMŞİN HORONLARININ MÜZİKSEL VE RİTİMSEL 
ÖZELLİKLERİ ÜZERİNE BİR İNCELEME

Hayrettin Öncü KILIÇ & Selami AKIŞ ................................................................................ 199

CUMHURİYET SONRASI SİLVAN’DA GİYİM-KUŞAM KÜLTÜRÜNÜN HALK 
OYUNLARI KOSTÜMLERİNE YANSIMALARI

Hülya EKEN ......................................................................................................................... 212

KÜLTÜREL MİRASIN İZİNDE: KARS’TA KAYBOLMAYA YÜZ TUTMUŞ KAFKAS 
OYUNLARININ DÜNDEN BUGÜNE YOLCULUĞU VE YENİDEN YAŞATILMASI

Hüseyin YILMAZ Muhammed Ali ÇELİK .......................................................................... 218

KIRŞEHİR YÖRESİ HALKOYUNLARINDA KULLANILAN TÜRKÜLERİN EZGİSEL 
VE RİTMİK ANALİZİ

Kemal ÖZAVCI ..................................................................................................................... 236 

ORDU İLİNDE OYNANAN HORONLARIN FARKLILIKLARINA DAİR BİR 
İNCELEME (PERŞEMBE VE MESUDİYE İLÇELERİ ÖRNEĞİ) 

Arda ERAVCI & Yasin YAŞAR ............................................................................................ 130

DANSA FELSEFİ BİR YAKLAŞIM: DANS EPİSTEMOLOJİSİ
Arzu KARAMAN ŞAN ....................................................................................................... 143

DİJİTAL DANS PEDAGOJİSİ: “DİJİTAL ÇAĞDA HALK OYUNLARI EĞİTİMİ: 
KÜLTÜREL BELLEĞİN SÜRDÜRÜLEBİLİRLİĞİ İÇİN BİR MODEL ÖNERİSİ” 

Berat GÜLERYÜZ &  Kerem Cenk YILMAZ & Umut ERDOĞAN .................................. 151

SANAT EĞİTİMİ ALAN ÜNİVERSİTE ÖĞRENCİLERİNİN TOPLUMSAL CİNSİYET 
ROL TUTUMU VE ÖZ-ANLAYIŞ DÜZEYLERİ ARASINDAKİ İLİŞKİ

Burçin Nur TETİKER & Zeynel TURAN ........................................................................... 161

TÜRK HALK OYUNLARINDA  RİTİM – MELODİ – HAREKET ÜÇGENİ
Cem ERİM ............................................................................................................................ 172

GENÇ SPORCULARIN ANTRENMAN MODELLERİNE HALK OYUNLARININ 
ENTEGRASYONU: DİSİPLİNLERARASI BİR YAKLAŞIM

Ceren AĞAOĞLU TOPÇU .................................................................................................. 178

AZERBAYCAN HALK OYUNLARININ TARİHSEL SÜRECİ
Fikret EKBERLİ .................................................................................................................... 187

T.C. MİLLÎ EĞİTİM BAKANLIĞI  YÜKSEKÖĞRETİM VE YURT DIŞI EĞİTİM 
GENEL MÜDÜRLÜĞÜ: YURT DIŞINDA GÖREVLENDİRİLECEK HALK 
OYUNLARI ÖĞRETMENLERİ HAKKINDA BİLGİ

Gül Mehmet AKKAYA .......................................................................................................... 194

ARTVİN YÖRESİNDEKİ HEMŞİN HORONLARININ MÜZİKSEL VE RİTİMSEL 
ÖZELLİKLERİ ÜZERİNE BİR İNCELEME

Hayrettin Öncü KILIÇ & Selami AKIŞ ................................................................................ 199

CUMHURİYET SONRASI SİLVAN’DA GİYİM-KUŞAM KÜLTÜRÜNÜN HALK 
OYUNLARI KOSTÜMLERİNE YANSIMALARI

Hülya EKEN ......................................................................................................................... 212

KÜLTÜREL MİRASIN İZİNDE: KARS’TA KAYBOLMAYA YÜZ TUTMUŞ KAFKAS 
OYUNLARININ DÜNDEN BUGÜNE YOLCULUĞU VE YENİDEN YAŞATILMASI

Hüseyin YILMAZ Muhammed Ali ÇELİK .......................................................................... 218

KIRŞEHİR YÖRESİ HALKOYUNLARINDA KULLANILAN TÜRKÜLERİN EZGİSEL 
VE RİTMİK ANALİZİ

Kemal ÖZAVCI ..................................................................................................................... 236 

ORDU İLİNDE OYNANAN HORONLARIN FARKLILIKLARINA DAİR BİR 
İNCELEME (PERŞEMBE VE MESUDİYE İLÇELERİ ÖRNEĞİ) 

Arda ERAVCI & Yasin YAŞAR ............................................................................................ 130

DANSA FELSEFİ BİR YAKLAŞIM: DANS EPİSTEMOLOJİSİ
Arzu KARAMAN ŞAN ....................................................................................................... 143

DİJİTAL DANS PEDAGOJİSİ: “DİJİTAL ÇAĞDA HALK OYUNLARI EĞİTİMİ: 
KÜLTÜREL BELLEĞİN SÜRDÜRÜLEBİLİRLİĞİ İÇİN BİR MODEL ÖNERİSİ” 

Berat GÜLERYÜZ &  Kerem Cenk YILMAZ & Umut ERDOĞAN .................................. 151

SANAT EĞİTİMİ ALAN ÜNİVERSİTE ÖĞRENCİLERİNİN TOPLUMSAL CİNSİYET 
ROL TUTUMU VE ÖZ-ANLAYIŞ DÜZEYLERİ ARASINDAKİ İLİŞKİ

Burçin Nur TETİKER & Zeynel TURAN ........................................................................... 161

TÜRK HALK OYUNLARINDA  RİTİM – MELODİ – HAREKET ÜÇGENİ
Cem ERİM ............................................................................................................................ 172

GENÇ SPORCULARIN ANTRENMAN MODELLERİNE HALK OYUNLARININ 
ENTEGRASYONU: DİSİPLİNLERARASI BİR YAKLAŞIM

Ceren AĞAOĞLU TOPÇU .................................................................................................. 178

AZERBAYCAN HALK OYUNLARININ TARİHSEL SÜRECİ
Fikret EKBERLİ .................................................................................................................... 187

T.C. MİLLÎ EĞİTİM BAKANLIĞI  YÜKSEKÖĞRETİM VE YURT DIŞI EĞİTİM 
GENEL MÜDÜRLÜĞÜ: YURT DIŞINDA GÖREVLENDİRİLECEK HALK 
OYUNLARI ÖĞRETMENLERİ HAKKINDA BİLGİ

Gül Mehmet AKKAYA .......................................................................................................... 194

ARTVİN YÖRESİNDEKİ HEMŞİN HORONLARININ MÜZİKSEL VE RİTİMSEL 
ÖZELLİKLERİ ÜZERİNE BİR İNCELEME

Hayrettin Öncü KILIÇ & Selami AKIŞ ................................................................................ 199

CUMHURİYET SONRASI SİLVAN’DA GİYİM-KUŞAM KÜLTÜRÜNÜN HALK 
OYUNLARI KOSTÜMLERİNE YANSIMALARI

Hülya EKEN ......................................................................................................................... 212

KÜLTÜREL MİRASIN İZİNDE: KARS’TA KAYBOLMAYA YÜZ TUTMUŞ KAFKAS 
OYUNLARININ DÜNDEN BUGÜNE YOLCULUĞU VE YENİDEN YAŞATILMASI

Hüseyin YILMAZ Muhammed Ali ÇELİK .......................................................................... 218

KIRŞEHİR YÖRESİ HALKOYUNLARINDA KULLANILAN TÜRKÜLERİN EZGİSEL 
VE RİTMİK ANALİZİ

Kemal ÖZAVCI ..................................................................................................................... 236 

ORDU İLİNDE OYNANAN HORONLARIN FARKLILIKLARINA DAİR BİR 
İNCELEME (PERŞEMBE VE MESUDİYE İLÇELERİ ÖRNEĞİ) 

Arda ERAVCI & Yasin YAŞAR ............................................................................................ 130

DANSA FELSEFİ BİR YAKLAŞIM: DANS EPİSTEMOLOJİSİ
Arzu KARAMAN ŞAN ....................................................................................................... 143

DİJİTAL DANS PEDAGOJİSİ: “DİJİTAL ÇAĞDA HALK OYUNLARI EĞİTİMİ: 
KÜLTÜREL BELLEĞİN SÜRDÜRÜLEBİLİRLİĞİ İÇİN BİR MODEL ÖNERİSİ” 

Berat GÜLERYÜZ &  Kerem Cenk YILMAZ & Umut ERDOĞAN .................................. 151

SANAT EĞİTİMİ ALAN ÜNİVERSİTE ÖĞRENCİLERİNİN TOPLUMSAL CİNSİYET 
ROL TUTUMU VE ÖZ-ANLAYIŞ DÜZEYLERİ ARASINDAKİ İLİŞKİ

Burçin Nur TETİKER & Zeynel TURAN ........................................................................... 161

TÜRK HALK OYUNLARINDA  RİTİM – MELODİ – HAREKET ÜÇGENİ
Cem ERİM ............................................................................................................................ 172

GENÇ SPORCULARIN ANTRENMAN MODELLERİNE HALK OYUNLARININ 
ENTEGRASYONU: DİSİPLİNLERARASI BİR YAKLAŞIM

Ceren AĞAOĞLU TOPÇU .................................................................................................. 178

AZERBAYCAN HALK OYUNLARININ TARİHSEL SÜRECİ
Fikret EKBERLİ .................................................................................................................... 187

T.C. MİLLÎ EĞİTİM BAKANLIĞI  YÜKSEKÖĞRETİM VE YURT DIŞI EĞİTİM 
GENEL MÜDÜRLÜĞÜ: YURT DIŞINDA GÖREVLENDİRİLECEK HALK 
OYUNLARI ÖĞRETMENLERİ HAKKINDA BİLGİ

Gül Mehmet AKKAYA .......................................................................................................... 194

ARTVİN YÖRESİNDEKİ HEMŞİN HORONLARININ MÜZİKSEL VE RİTİMSEL 
ÖZELLİKLERİ ÜZERİNE BİR İNCELEME

Hayrettin Öncü KILIÇ & Selami AKIŞ ................................................................................ 199

CUMHURİYET SONRASI SİLVAN’DA GİYİM-KUŞAM KÜLTÜRÜNÜN HALK 
OYUNLARI KOSTÜMLERİNE YANSIMALARI

Hülya EKEN ......................................................................................................................... 212

KÜLTÜREL MİRASIN İZİNDE: KARS’TA KAYBOLMAYA YÜZ TUTMUŞ KAFKAS 
OYUNLARININ DÜNDEN BUGÜNE YOLCULUĞU VE YENİDEN YAŞATILMASI

Hüseyin YILMAZ Muhammed Ali ÇELİK .......................................................................... 218

KIRŞEHİR YÖRESİ HALKOYUNLARINDA KULLANILAN TÜRKÜLERİN EZGİSEL 
VE RİTMİK ANALİZİ

Kemal ÖZAVCI ..................................................................................................................... 236 



HALK OYUNLARININ GELENEKSEL DOKUSUNUN TAHRİBİNE NEDEN OLAN 
UNSURLAR ÜZERİNE BİR İNCELEME

Kibar AYGÜN & Cem KARATAŞ & Yakup AÇAR ............................................................ 248

MODERNLEŞME SÜRECİNDE TOPLUMSAL KİMLİĞİN KORUNMASINDA HALK 
OYUNLARININ İŞLEVLERİ

Mehmet KARPUZCU & Zeynel TURAN .......................................................................... 258

YAPISAL ANALİZ BAĞLAMINDA EDİRNE YÖRESİ HALK OYUNLARININ TÜR–
BİÇİM– ALT TÜR–ALT BİÇİM SINIFLAMASI

Mert CANER ....................................................................................................................... 267

ANADOLU ATEŞ DANSLARI: TÜRK HALK DANSLARINDA ATEŞ İMGESİ
Muharrem FERATAN ......................................................................................................... 284

HALK OYUNLARININ ÇOCUKLARDA PSİKOMOTOR BECERİ GELİŞİMİNE 
ETKİLERİ AÇISINDAN DEĞERLENDİRİLMESİ

Mustafa KAYA & Muhammed CİVELEK ............................................................................ 298

TÜRK HALK OYUNLARI SUNUMLARINA EŞLİK EDEN MÜZİK İCRALARININ 
İNCELENMESİ

Mustafa ŞAHİN ................................................................................................................... 304

UNESCO “YAŞAYAN MİRAS” KORUMA ÇALIŞMALARI BAĞLAMINDA BİR 
DEĞERLENDİRME: “RİTÜEL DANSLAR” 

Pınar KASAPOĞLU............................................................................................................ 313

HAKKÂRİ YÖRESİ OYUNLARINDA TERS ADIM VE SOLA DOĞRU OYNAMA 
GELENEĞİNİN İNCELENMESİ

Rohat AĞAYA ...................................................................................................................... 327

GELENEĞİN MÜZAKERESİ: ŞANLIURFA’DA KÖYLER ARASI HALK OYUNLARI 
YARIŞMASI

Sara Islán FERNÁNDEZ .................................................................................................... 340

TÜRK HALK OYUNLARINDA TOPRAK VE İŞLEVİ ÜZERİNE BİR 
DEĞERLENDİRME

Selami AKIŞ ......................................................................................................................... 351

TÜRK HALK DANSLARINDA KOREOGRAFİK YÖNELİMLERİN TARİHSEL 
İZLERİ: İLK TASARIMDAN SAHNELEME DENEMELERİNE

Semih ÖZBİLGİ & Kerem Cenk YILMAZ &  Dilek CANTEKİN ELYAĞUTU ................. 357

GELENEKSEL DANS VE OYUN BULUŞMASI: BURSA SEKMESİ ÖĞRETİMİNDE 
SEK SEK UYGULAMASI

Serap YILDIRIM ................................................................................................................. 364



HALK OYUNLARININ GELENEKSEL DOKUSUNUN TAHRİBİNE NEDEN OLAN 
UNSURLAR ÜZERİNE BİR İNCELEME

Kibar AYGÜN & Cem KARATAŞ & Yakup AÇAR ............................................................ 248

MODERNLEŞME SÜRECİNDE TOPLUMSAL KİMLİĞİN KORUNMASINDA HALK 
OYUNLARININ İŞLEVLERİ

Mehmet KARPUZCU & Zeynel TURAN .......................................................................... 258

YAPISAL ANALİZ BAĞLAMINDA EDİRNE YÖRESİ HALK OYUNLARININ TÜR–
BİÇİM– ALT TÜR–ALT BİÇİM SINIFLAMASI

Mert CANER ....................................................................................................................... 267

ANADOLU ATEŞ DANSLARI: TÜRK HALK DANSLARINDA ATEŞ İMGESİ
Muharrem FERATAN ......................................................................................................... 284

HALK OYUNLARININ ÇOCUKLARDA PSİKOMOTOR BECERİ GELİŞİMİNE 
ETKİLERİ AÇISINDAN DEĞERLENDİRİLMESİ

Mustafa KAYA & Muhammed CİVELEK ............................................................................ 298

TÜRK HALK OYUNLARI SUNUMLARINA EŞLİK EDEN MÜZİK İCRALARININ 
İNCELENMESİ

Mustafa ŞAHİN ................................................................................................................... 304

UNESCO “YAŞAYAN MİRAS” KORUMA ÇALIŞMALARI BAĞLAMINDA BİR 
DEĞERLENDİRME: “RİTÜEL DANSLAR” 

Pınar KASAPOĞLU............................................................................................................ 313

HAKKÂRİ YÖRESİ OYUNLARINDA TERS ADIM VE SOLA DOĞRU OYNAMA 
GELENEĞİNİN İNCELENMESİ

Rohat AĞAYA ...................................................................................................................... 327

GELENEĞİN MÜZAKERESİ: ŞANLIURFA’DA KÖYLER ARASI HALK OYUNLARI 
YARIŞMASI

Sara Islán FERNÁNDEZ .................................................................................................... 340

TÜRK HALK OYUNLARINDA TOPRAK VE İŞLEVİ ÜZERİNE BİR 
DEĞERLENDİRME

Selami AKIŞ ......................................................................................................................... 351

TÜRK HALK DANSLARINDA KOREOGRAFİK YÖNELİMLERİN TARİHSEL 
İZLERİ: İLK TASARIMDAN SAHNELEME DENEMELERİNE

Semih ÖZBİLGİ & Kerem Cenk YILMAZ &  Dilek CANTEKİN ELYAĞUTU ................. 357

GELENEKSEL DANS VE OYUN BULUŞMASI: BURSA SEKMESİ ÖĞRETİMİNDE 
SEK SEK UYGULAMASI

Serap YILDIRIM ................................................................................................................. 364

TÜRK HALK OYUNLARI VE KUZEY KIBRIS TÜRK HALK OYUNLARINDA ORTAK 
VE FARKLI KÜLTÜREL DEĞERLER

Serkan TUTAK & Bülent KURTİŞOĞLU ........................................................................... 372

KÜLTÜREL KODLARDAN TERAPİ MODELİNE: G-MDR YÖNTEMİ İLE 
PROZODİK OKUMA VE RİTİM EĞİTİMİ ÜZERİNE BİR ÖNERİ

Umut ERDOĞAN & Kerem Cenk YILMAZ & Dilek CANTEKİN ELYAĞUTU ............... 378

8 HAFTALIK TÜRK HALK DANSLARI EĞİTİMİNİN ÜNİVERSİTE 
ÖĞRENCİLERİNİN ALGILANAN BEDEN OKUR-YAZARLIĞI ÜZERİNE ETKİSİ

Yunus Emre ÜSTGÖRÜL .................................................................................................... 384

TÜRK HALK DANSLARI SPORCULARINDA ALGILANAN STRES, PSİKOLOJİK 
SAĞLAMLIK VE DANSTA ETİK DEĞERLER İLİŞKİSİ

Yunus Emre ÜSTGÖRÜL & Elvan Deniz YUMUK & Hamdi Alper GÜNGÖRMÜŞ ..... 391

ADIYAMAN KÖY KADIN BAŞLIĞI  KULLIK-KOF-KOFİ
Zeynep HANBAY ................................................................................................................. 399

GELENEKSEL DANSLARDA AKIŞ DENEYİMİ: DİYARBAKIR HALAY BAŞI 
ÖRNEĞİ

Zozan YILDIZ ...................................................................................................................... 409 

Âşıklık Geleneği ve Halk Oyunları bağlamında Ardahan’da Kimlik ve Bellek 
Dinamikleri 
Turgay AKDAĞOĞLU...........................................................................................................418



INTRODUCTORY SPEECH (AÇILIŞ KONUŞMASI) 
Ann R. DAVID  

Greetings to honoured guests, and everyone present. 

I am delighted and honoured to be invited to attend this 2025 International Folk Dance 
Congress, organized by the Turkish Folk Dance Federation with contributions from Eskişehir 
Osmangazi University and Congress stakeholders, that is running from 16-18 October 2025 here at 
Eskişehir Osmangazi University in the Prof. Dr. Nejat Akdeniz AKGÜN Congress and Culture 
Center. 

I have been lucky to travel many times to Türkiye to participate in, discuss and enjoy the rich 
tradition of Turkish folk dance and music, especially with my dear colleages at Ege University in 
Izmir, and now here, for the first time visiting Ankara and Eskişehir. I warmly thank Prof. Dr. Kamil 
ÇOLAK, Rector of Eskişehir Osmangazi University and Hüseyin GULER, President of the Turkish 
Folk Dance Federation, as well as the President of the Congress, Prof. Dr. Mustafa ŞAHİN, from 
Ardahan University Faculty of Fine Arts for their kind invitation to be here. 

I not only love the rich traditions of Türkiye in the music and dance practices but the warmth 
and hospitality of the Turkish people, which remain forever in my heart. Coming from a country that 
does not really celebrate its folk dance traditions, there is much we can learn from you all. I grew up 
learning and performing English folk dances, so I’m excited to see all the performances that will be 
on show at this congress. 

I will be talking later about the richness of the English tradition of folk dance and music but 
there is a huge difference here with Türkiye, where there is enormous respect and care for the 
traditions of music and dance. In contrast to this, ours has been ridiculed and considered ‘uncool’. 
Luckily, we are experiencing a revival but it still remains on the fringes of culture, and not really 
accepted by the mainstream. The topics of this three-day congress are wide-ranging across the 
practice and theory of traditional folk dance and music, and it’s good to see the main focus on 
innovative approaches, the move from tradition to the future and the state of dance in the millennium. 
I’m excited to hear the different papers and to watch some of the perfomances here at Eskişehir 
Osmangazi University. 

As a dance educator for many years, I belive passionately in the power of the arts, especially 
dance and music which offer young people so many additional skills, such as creativity, problem-
solving, leadership, teamwork, communication, focus, and flexibility that they can take into their 
lives. At a time where in many places in the world, the arts are under threat, an international congress 
such as this, celebrating the power of dance and music is very timely and essential for the growth of 
these art forms. Good arts teaching almost always involves encouraging creative thinking, as well as 
skills development, sharing and exchange, and understanding the artistic work of others. Findings 
from national surveys in the UK show that participation in structured arts activities can increase 
cognitive abilities by 17%, that learning through arts and culture can improve attainment in maths 
and languages, and that learning through arts and culture develops skills and behaviour that lead 
children to do better in school. As the Cultural Learning Alliance, an organisation started in the UK 
in the millenium years to foster arts in schools points out, “For a happier, healthier childhood and 
adulthood  we need the arts embedded in children’s lives, building their self-confidence, sense of 
identity, communication skills and resilience.” 

So let’s remember, as the native Hopi American Indians would say, “To watch us dance is to 
hear our hearts speak” and enjoy the delights of the dance and music at this congress. 

 Profesör Doktor, Department of Asian and Islamic Studies, University of Bonn, Germany. adavid@uni-bonn.de

MİLLÎ KÜLTÜR POLİTİKAMIZDA HALK 
OYUNLARININ YERİ NE OLMALIDIR? 

Ahmet Selim DOĞAN* 
Özet 

 Halk oyunları bazı araştırmacılara göre kültür, bazı araştırmacılara göre kültürü oluşturan temel 
unsurlardan biridir. Biz halk oyununu halk biliminin önemli bir kolu olarak değerlendiriyor ve bu açıdan ele 
alıyoruz. Zira halk oyununun figürlerinden kostümüne, müziğinden müzik aletlerine derinlemesine incelendiğinde 
halk biliminin birçok unsurunu içerisinde barındırdığını açıkça görebiliriz. Figür yapısıyla binlerce yılın birikimi 
olan sosyal hayat içerisinde inanç, yaşam biçimi, geçim kaynakları, giyim kuşam ve süslenme, giysilerde kullanılan 
semboller, aksesuarlar, oyunun ait olduğu bölgenin iklim ve coğrafi yapısı. Müziklerinin dizileri, ritim yapıları, 
müzik aletlerinin çeşitleri kullanıldığı alanlar ve türleri gibi birçok unsur ayrı ayrı halk biliminin konuları içerisinde 
bulunmaktadır. Bu denli önemli alanın daha etkin araştırılması, öğretilmesi, kayıt altına alınıp gelecek kuşaklara 
aktarılabilmesi için kurumsal yapılara ihtiyaç duyulmuştur. Türk halk kültürünün yaygınlaşması ve korunarak 
gelecek nesillere aktarılmasında iki önemli milat yaşanmıştır. Bunlardan birincisi İstanbul Teknik Üniversitesi Türk 
Musikisi konservatuvarlarda Türk Halk Oyunları bölümünün kurulması, ikincisi ise Türkiye Halk Oyunları 
Federasyonu’nun kurulmasıdır. Halk oyunları bölümü kurulması ile dernek ve cemiyetler aracılığı ile yaşatılan ve 
yaygınlaştırılan halk oyunları, böylelikle akademik bir kimliğe, Halk oyunları federasyonu ile de kulüpleşmek 
suretiyle de kurumsal bir kimliğe kavuşmuştur.   

Anahtar Kelimeler: Milli Kültür, Oyun, Halk Oyunları 

WHAT SHOULD BE THE PLACE OF OUR FOLK DANCES IN OUR NATIONAL 
CULTURAL POLICY? 

Abstract 

According to some researchers, folk dances are culture itself, while others consider them as one of the 
fundamental elements that constitute culture. We approach folk dance as a significant branch of folklore and 
examine it from this perspective. Indeed, when folk dances are analyzed in depth from their figures to costumes, 
from music to musical instruments it is evident that they encompass many elements of folklore. Within the social 
life that has accumulated over thousands of years, folk dances reflect beliefs, lifestyles, livelihoods, clothing and 
adornment styles, the symbols and accessories used in costumes, as well as the climate and geographical 
characteristics of the region to which the dance belongs. The modes of the music, rhythmic structures, the types and 
uses of musical instruments all of these are subjects of folklore in their own right. Because this field holds such 
importance, there has been a need for institutional structures to research, teach, record, and transmit it to future 
generations more effectively. Two major milestones have played a crucial role in the promotion and preservation of 
Turkish folk culture. The first was the establishment of the Department of Turkish Folk Dances within the Turkish 
Music Conservatories at Istanbul Technical University. The second was the founding of the Turkish Folk Dance 
Federation. With the establishment of the academic department, folk dances which had previously been sustained 
and popularized through associations and societies gained an academic identity; and with the foundation of the 
Federation, they also achieved an institutional identity through club organization. 

Keywords: National Culture, Game, Folk Dances 

GİRİŞ 

Oyun insan hayatının vaz geçilmez olgularından birisidir. Çocuk yaşta kurguladığımız 
oyunlarla geleceğimizin, yaşam biçimimizin temel taşlarını dizdiğimizin farkında olmayız. Zamanla 
çocuk oyunlarımızda kurguladığımız davranışlarımız halk oyunlarımız içerisinde şekillenerek 
hayatımıza dair her türlü olguyu sergilediğimizi de fark etmeyiz. Yöremize ait halk oyununu 
sergilerken genellikle oyunun hareketlerine, estetiğine, ritim ve müziğe uyumu dikkate aldığımızdan 
hareketlerin anlamını, tarihçesini ve amacını dikkate almayız. Halk oyunlarının öğretimini ve 
yaygınlaştırılmasını amaçlayan, dernek, cemiyet, vakıf gibi yerel kurumlarda yukarıda belirttiğimiz 

* Profesör Doktor. Atatürk Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Müzik Bilimleri Bölümü. sdogan@atauni.edu.tr 

MİLLÎ KÜLTÜR POLİTİKAMIZDA HALK 
OYUNLARININ YERİ NE OLMALIDIR? 

Ahmet Selim DOĞAN* 
Özet 

 Halk oyunları bazı araştırmacılara göre kültür, bazı araştırmacılara göre kültürü oluşturan temel 
unsurlardan biridir. Biz halk oyununu halk biliminin önemli bir kolu olarak değerlendiriyor ve bu açıdan ele 
alıyoruz. Zira halk oyununun figürlerinden kostümüne, müziğinden müzik aletlerine derinlemesine incelendiğinde 
halk biliminin birçok unsurunu içerisinde barındırdığını açıkça görebiliriz. Figür yapısıyla binlerce yılın birikimi 
olan sosyal hayat içerisinde inanç, yaşam biçimi, geçim kaynakları, giyim kuşam ve süslenme, giysilerde kullanılan 
semboller, aksesuarlar, oyunun ait olduğu bölgenin iklim ve coğrafi yapısı. Müziklerinin dizileri, ritim yapıları, 
müzik aletlerinin çeşitleri kullanıldığı alanlar ve türleri gibi birçok unsur ayrı ayrı halk biliminin konuları içerisinde 
bulunmaktadır. Bu denli önemli alanın daha etkin araştırılması, öğretilmesi, kayıt altına alınıp gelecek kuşaklara 
aktarılabilmesi için kurumsal yapılara ihtiyaç duyulmuştur. Türk halk kültürünün yaygınlaşması ve korunarak 
gelecek nesillere aktarılmasında iki önemli milat yaşanmıştır. Bunlardan birincisi İstanbul Teknik Üniversitesi Türk 
Musikisi konservatuvarlarda Türk Halk Oyunları bölümünün kurulması, ikincisi ise Türkiye Halk Oyunları 
Federasyonu’nun kurulmasıdır. Halk oyunları bölümü kurulması ile dernek ve cemiyetler aracılığı ile yaşatılan ve 
yaygınlaştırılan halk oyunları, böylelikle akademik bir kimliğe, Halk oyunları federasyonu ile de kulüpleşmek 
suretiyle de kurumsal bir kimliğe kavuşmuştur.   

Anahtar Kelimeler: Milli Kültür, Oyun, Halk Oyunları 

WHAT SHOULD BE THE PLACE OF OUR FOLK DANCES IN OUR NATIONAL 
CULTURAL POLICY? 

Abstract 

According to some researchers, folk dances are culture itself, while others consider them as one of the 
fundamental elements that constitute culture. We approach folk dance as a significant branch of folklore and 
examine it from this perspective. Indeed, when folk dances are analyzed in depth from their figures to costumes, 
from music to musical instruments it is evident that they encompass many elements of folklore. Within the social 
life that has accumulated over thousands of years, folk dances reflect beliefs, lifestyles, livelihoods, clothing and 
adornment styles, the symbols and accessories used in costumes, as well as the climate and geographical 
characteristics of the region to which the dance belongs. The modes of the music, rhythmic structures, the types and 
uses of musical instruments all of these are subjects of folklore in their own right. Because this field holds such 
importance, there has been a need for institutional structures to research, teach, record, and transmit it to future 
generations more effectively. Two major milestones have played a crucial role in the promotion and preservation of 
Turkish folk culture. The first was the establishment of the Department of Turkish Folk Dances within the Turkish 
Music Conservatories at Istanbul Technical University. The second was the founding of the Turkish Folk Dance 
Federation. With the establishment of the academic department, folk dances which had previously been sustained 
and popularized through associations and societies gained an academic identity; and with the foundation of the 
Federation, they also achieved an institutional identity through club organization. 

Keywords: National Culture, Game, Folk Dances 

GİRİŞ 

Oyun insan hayatının vaz geçilmez olgularından birisidir. Çocuk yaşta kurguladığımız 
oyunlarla geleceğimizin, yaşam biçimimizin temel taşlarını dizdiğimizin farkında olmayız. Zamanla 
çocuk oyunlarımızda kurguladığımız davranışlarımız halk oyunlarımız içerisinde şekillenerek 
hayatımıza dair her türlü olguyu sergilediğimizi de fark etmeyiz. Yöremize ait halk oyununu 
sergilerken genellikle oyunun hareketlerine, estetiğine, ritim ve müziğe uyumu dikkate aldığımızdan 
hareketlerin anlamını, tarihçesini ve amacını dikkate almayız. Halk oyunlarının öğretimini ve 
yaygınlaştırılmasını amaçlayan, dernek, cemiyet, vakıf gibi yerel kurumlarda yukarıda belirttiğimiz 

* Profesör Doktor. Atatürk Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Müzik Bilimleri Bölümü. sdogan@atauni.edu.tr 



MİLLÎ KÜLTÜR POLİTİKAMIZDA HALK 
OYUNLARININ YERİ NE OLMALIDIR? 

Ahmet Selim DOĞAN* 
Özet 

 Halk oyunları bazı araştırmacılara göre kültür, bazı araştırmacılara göre kültürü oluşturan temel 
unsurlardan biridir. Biz halk oyununu halk biliminin önemli bir kolu olarak değerlendiriyor ve bu açıdan ele 
alıyoruz. Zira halk oyununun figürlerinden kostümüne, müziğinden müzik aletlerine derinlemesine incelendiğinde 
halk biliminin birçok unsurunu içerisinde barındırdığını açıkça görebiliriz. Figür yapısıyla binlerce yılın birikimi 
olan sosyal hayat içerisinde inanç, yaşam biçimi, geçim kaynakları, giyim kuşam ve süslenme, giysilerde kullanılan 
semboller, aksesuarlar, oyunun ait olduğu bölgenin iklim ve coğrafi yapısı. Müziklerinin dizileri, ritim yapıları, 
müzik aletlerinin çeşitleri kullanıldığı alanlar ve türleri gibi birçok unsur ayrı ayrı halk biliminin konuları içerisinde 
bulunmaktadır. Bu denli önemli alanın daha etkin araştırılması, öğretilmesi, kayıt altına alınıp gelecek kuşaklara 
aktarılabilmesi için kurumsal yapılara ihtiyaç duyulmuştur. Türk halk kültürünün yaygınlaşması ve korunarak 
gelecek nesillere aktarılmasında iki önemli milat yaşanmıştır. Bunlardan birincisi İstanbul Teknik Üniversitesi Türk 
Musikisi konservatuvarlarda Türk Halk Oyunları bölümünün kurulması, ikincisi ise Türkiye Halk Oyunları 
Federasyonu’nun kurulmasıdır. Halk oyunları bölümü kurulması ile dernek ve cemiyetler aracılığı ile yaşatılan ve 
yaygınlaştırılan halk oyunları, böylelikle akademik bir kimliğe, Halk oyunları federasyonu ile de kulüpleşmek 
suretiyle de kurumsal bir kimliğe kavuşmuştur.   

Anahtar Kelimeler: Milli Kültür, Oyun, Halk Oyunları 

WHAT SHOULD BE THE PLACE OF OUR FOLK DANCES IN OUR NATIONAL 
CULTURAL POLICY? 

Abstract 

According to some researchers, folk dances are culture itself, while others consider them as one of the 
fundamental elements that constitute culture. We approach folk dance as a significant branch of folklore and 
examine it from this perspective. Indeed, when folk dances are analyzed in depth from their figures to costumes, 
from music to musical instruments it is evident that they encompass many elements of folklore. Within the social 
life that has accumulated over thousands of years, folk dances reflect beliefs, lifestyles, livelihoods, clothing and 
adornment styles, the symbols and accessories used in costumes, as well as the climate and geographical 
characteristics of the region to which the dance belongs. The modes of the music, rhythmic structures, the types and 
uses of musical instruments all of these are subjects of folklore in their own right. Because this field holds such 
importance, there has been a need for institutional structures to research, teach, record, and transmit it to future 
generations more effectively. Two major milestones have played a crucial role in the promotion and preservation of 
Turkish folk culture. The first was the establishment of the Department of Turkish Folk Dances within the Turkish 
Music Conservatories at Istanbul Technical University. The second was the founding of the Turkish Folk Dance 
Federation. With the establishment of the academic department, folk dances which had previously been sustained 
and popularized through associations and societies gained an academic identity; and with the foundation of the 
Federation, they also achieved an institutional identity through club organization. 

Keywords: National Culture, Game, Folk Dances 

GİRİŞ 

Oyun insan hayatının vaz geçilmez olgularından birisidir. Çocuk yaşta kurguladığımız 
oyunlarla geleceğimizin, yaşam biçimimizin temel taşlarını dizdiğimizin farkında olmayız. Zamanla 
çocuk oyunlarımızda kurguladığımız davranışlarımız halk oyunlarımız içerisinde şekillenerek 
hayatımıza dair her türlü olguyu sergilediğimizi de fark etmeyiz. Yöremize ait halk oyununu 
sergilerken genellikle oyunun hareketlerine, estetiğine, ritim ve müziğe uyumu dikkate aldığımızdan 
hareketlerin anlamını, tarihçesini ve amacını dikkate almayız. Halk oyunlarının öğretimini ve 
yaygınlaştırılmasını amaçlayan, dernek, cemiyet, vakıf gibi yerel kurumlarda yukarıda belirttiğimiz 

* Profesör Doktor. Atatürk Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Müzik Bilimleri Bölümü. sdogan@atauni.edu.tr 

INTRODUCTORY SPEECH (AÇILIŞ KONUŞMASI) 
Ann R. DAVID  

Greetings to honoured guests, and everyone present. 

I am delighted and honoured to be invited to attend this 2025 International Folk Dance 
Congress, organized by the Turkish Folk Dance Federation with contributions from Eskişehir 
Osmangazi University and Congress stakeholders, that is running from 16-18 October 2025 here at 
Eskişehir Osmangazi University in the Prof. Dr. Nejat Akdeniz AKGÜN Congress and Culture 
Center. 

I have been lucky to travel many times to Türkiye to participate in, discuss and enjoy the rich 
tradition of Turkish folk dance and music, especially with my dear colleages at Ege University in 
Izmir, and now here, for the first time visiting Ankara and Eskişehir. I warmly thank Prof. Dr. Kamil 
ÇOLAK, Rector of Eskişehir Osmangazi University and Hüseyin GULER, President of the Turkish 
Folk Dance Federation, as well as the President of the Congress, Prof. Dr. Mustafa ŞAHİN, from 
Ardahan University Faculty of Fine Arts for their kind invitation to be here. 

I not only love the rich traditions of Türkiye in the music and dance practices but the warmth 
and hospitality of the Turkish people, which remain forever in my heart. Coming from a country that 
does not really celebrate its folk dance traditions, there is much we can learn from you all. I grew up 
learning and performing English folk dances, so I’m excited to see all the performances that will be 
on show at this congress. 

I will be talking later about the richness of the English tradition of folk dance and music but 
there is a huge difference here with Türkiye, where there is enormous respect and care for the 
traditions of music and dance. In contrast to this, ours has been ridiculed and considered ‘uncool’. 
Luckily, we are experiencing a revival but it still remains on the fringes of culture, and not really 
accepted by the mainstream. The topics of this three-day congress are wide-ranging across the 
practice and theory of traditional folk dance and music, and it’s good to see the main focus on 
innovative approaches, the move from tradition to the future and the state of dance in the millennium. 
I’m excited to hear the different papers and to watch some of the perfomances here at Eskişehir 
Osmangazi University. 

As a dance educator for many years, I belive passionately in the power of the arts, especially 
dance and music which offer young people so many additional skills, such as creativity, problem-
solving, leadership, teamwork, communication, focus, and flexibility that they can take into their 
lives. At a time where in many places in the world, the arts are under threat, an international congress 
such as this, celebrating the power of dance and music is very timely and essential for the growth of 
these art forms. Good arts teaching almost always involves encouraging creative thinking, as well as 
skills development, sharing and exchange, and understanding the artistic work of others. Findings 
from national surveys in the UK show that participation in structured arts activities can increase 
cognitive abilities by 17%, that learning through arts and culture can improve attainment in maths 
and languages, and that learning through arts and culture develops skills and behaviour that lead 
children to do better in school. As the Cultural Learning Alliance, an organisation started in the UK 
in the millenium years to foster arts in schools points out, “For a happier, healthier childhood and 
adulthood  we need the arts embedded in children’s lives, building their self-confidence, sense of 
identity, communication skills and resilience.” 

So let’s remember, as the native Hopi American Indians would say, “To watch us dance is to 
hear our hearts speak” and enjoy the delights of the dance and music at this congress. 

 Profesör Doktor, Department of Asian and Islamic Studies, University of Bonn, Germany. adavid@uni-bonn.de

DOI: 10.37609/akya.4004.c3180



oyunları mezunları ataması durduruldu. Aldıkları eğitim bakımından müzik öğretmeni yetiştiren 
bölümlerden donanım bakımından eksikleri olmayan bilakis fazlası olan mezunların öğretmenlik 
haklarının verilmesinin bir an evvel sağlanmalıdır.  

Söz konusu bölüm mezunlarının Kültür Bakanlığı bünyesinde uzman kadrosuyla istihdam 
edilmesi halk oyunlarının gelecek kuşaklara aktarılması, araştırılması ve derlenmesi konusunda 
yararlı olacaktır.  

Belediyelerde uzman kadrosu verilmek suretiyle yerel yönetimlerin kültür ve sanat alanında 
istihdam edilmeleri temin edilmelidir. 

Türk halk oyunları alanında kamu kurumlarının mevcut arşivleri bu alanda çalışma yapmayı 
planlayan araştırmacılara açılmalı, mevcut arşivlerin dijital ortama aktarılarak korunması 
sağlanmalıdır.  

KAYNAKÇA 

Doğan, A. S. (2012). ERZURUM’DA OYUN FOLKLORU. Sanat Dergisi (20), 25-40. 

Eroğlu, T., (1994). Doğu ve Güneydoğu Anadolu bölgesi halk oyunları ve bu bileşikleri "Halay"ların 
folklorik incelemesi. Kayseri: Yüksek Lisans Tezi. 

Evliyaoğlu S., Baykurt Ş., (1998) Türk Halk bilimi, Ankara: Ofset Reprodüksiyon Matbaacılık. 

Öngel, H.B., (1992), Türk Halk Oyunlarının Kökeni Oluşumundaki Etkenler ve Sınıflandırılması. 
Ankara: Yüksek Lisans Tezi. 

Tan, N. (2013). TÜRKİYE’DE HALK BİLİMİ ÇALIŞMALARININ 100. YILINI KUTLARKEN. 
Folklor/Edebiyat, 19(75), 237-243. 

Tanyol, C., (1996). “Türk Kültüründe Oyunun Yeri” Türkiye’ de İlk Halk Oyunları Semineri, İstanbul,   
Yapı Kredi Yayınları. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



oyunları mezunları ataması durduruldu. Aldıkları eğitim bakımından müzik öğretmeni yetiştiren 
bölümlerden donanım bakımından eksikleri olmayan bilakis fazlası olan mezunların öğretmenlik 
haklarının verilmesinin bir an evvel sağlanmalıdır.  

Söz konusu bölüm mezunlarının Kültür Bakanlığı bünyesinde uzman kadrosuyla istihdam 
edilmesi halk oyunlarının gelecek kuşaklara aktarılması, araştırılması ve derlenmesi konusunda 
yararlı olacaktır.  

Belediyelerde uzman kadrosu verilmek suretiyle yerel yönetimlerin kültür ve sanat alanında 
istihdam edilmeleri temin edilmelidir. 

Türk halk oyunları alanında kamu kurumlarının mevcut arşivleri bu alanda çalışma yapmayı 
planlayan araştırmacılara açılmalı, mevcut arşivlerin dijital ortama aktarılarak korunması 
sağlanmalıdır.  

KAYNAKÇA 

Doğan, A. S. (2012). ERZURUM’DA OYUN FOLKLORU. Sanat Dergisi (20), 25-40. 

Eroğlu, T., (1994). Doğu ve Güneydoğu Anadolu bölgesi halk oyunları ve bu bileşikleri "Halay"ların 
folklorik incelemesi. Kayseri: Yüksek Lisans Tezi. 

Evliyaoğlu S., Baykurt Ş., (1998) Türk Halk bilimi, Ankara: Ofset Reprodüksiyon Matbaacılık. 

Öngel, H.B., (1992), Türk Halk Oyunlarının Kökeni Oluşumundaki Etkenler ve Sınıflandırılması. 
Ankara: Yüksek Lisans Tezi. 

Tan, N. (2013). TÜRKİYE’DE HALK BİLİMİ ÇALIŞMALARININ 100. YILINI KUTLARKEN. 
Folklor/Edebiyat, 19(75), 237-243. 

Tanyol, C., (1996). “Türk Kültüründe Oyunun Yeri” Türkiye’ de İlk Halk Oyunları Semineri, İstanbul,   
Yapı Kredi Yayınları. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ARCHAEO-CHOREOGRAPHY OF GEORGIA 
Aleko GELASHVILI* 

Georgian choreographic art, like all other branches of the cultural sphere, is studied through 
historical facts and sources, such as original materials, protected in historical or literary writings; 
However, in our country, as well as in many others, the study of folk choreographic art and other 
ancient art forms connected to it, due to the important role of cultural monuments, falls primarily 
within purview of Archaeological sciences. Here we speak about the ancient images of man depicted 
on the archaeological monuments, whose pose, position and manner can be perceived as a dance 
fixation. 

Through samples of material culture humans tell us about their spiritual world, physical 
attributes, and other peculiarities. It also shows the important place that dance occupied in their life. 
On one hand, it is presented as one of the ancient forms of human’s communication and on the other 
side it is the part of the ritual towards the deity (although this kind of dance can be considered as a 
communication with the deity). 

We must say that archaeological monuments, that depict the act of dance, can be categorized 
as “visual sources for dance”. Hereby the following work presents ancient artifacts found in Georgia 
by Archaeologists. These samples not only stand out due to their variety and high level of skill, but 
they are also artifacts connected with cult-worship. This allows the research material to be assessed 
in terms of art history and Choreo-folklore. Besides, these artifacts share some similarities with 
different archaeological samples found outside Georgia, thus also serving as examples of the 
relationship between locative and foreign cultures. 

The following material provides important information about each form of dance and its 
genesis, from the Neolithic and Eneolithic ages to the Hellenistic age. Discussion of each 
archaeological monument allows us to say that as far back as 6000 years ago, people who lived in 
Georgia had a well-developed culture of theatre performance in Cult-worship, in which dance played 
one of the main roles. 

Fragments of clay dishes with embossed depictions of anthropomorphic figures, from Imiri 
and Arukhlo Hills, were dated to the 6th – 4th millennia B.C. The main characteristics of these figures 
are the symbol of phallus and the unusual, raised position of the arms, which can be perceived as a 
gesture of prayer, and at the same time, a dancing pose. The most important among them, is one 
reddish clay dish fragment, a schematically depicted figure of a man in with his hands raised up. The 
figure has a belt around the waist. Figure is sitting cross-legged in “Lotus”pose. With these 
circumstances, first of all, it is the oldest archaeological sample in the world, which has a human 
figure in “Lotus pose”. (The oldest evidence of the human image with this data is the clay ring from 
the 3rd millennium B.C., which was found in the Indi Valley on the territory of Mohenjo-daro) and 
on the other side, the Imiri Hill anthropomorphic figure is a unique sample in Georgian iconographic 
reality, because, there are no archaeological monuments found in Georgia which have a figure sitting 
on the cross-legged. 

There are two approaches to the figures in “Lotus” pose: in one case, sitting cross-legged is 
connected to Yoga and shows the meditative condition, and in the other, the “Lotus pose” with 
crossed legs is an expression of royal authority: “The royal deities or goddesses, their priests and 
kings were sitting in the same pose on the thrones which were on the high place”. Both approaches 
have a right to exist, and they do not rule each other out. 

* PhD in Art Studies, teacher of the training course of the Georgian Sapherxulo dances, Choreographer and 
Choreologist, aleko.gelashvili@galoba.edu.ge 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3181



“A STRANGE AND PECULIAR HOBBY”? FOLK 
DANCE TRADITIONS IN THE UK 

Ann R. DAVID  
Abstract 

Despite a recent revival in folk dance traditions in the UK, the views towards folk dance from the general 
public are often expressed in comments such as “I think it’s a strange and peculiar hobby … preserving a strange 
historic custom.” “The overall image is of twee old men, beer bellies, ye olde England,” offering us a glimpse into 
the complex attitudes towards traditions of folk dance that have existed for centuries in Britain.  Even though the 
dance has a wide variety of forms that I go onto discuss, and growing interest from younger generations, British 
folk dance often remains the butt of jokes and derogatory remarks, as indicated. What creates this tension about 
traditional forms of dance? It is the amateur nature of practice? Or the British embarrassment about seeing men 
dressed up and dancing? Or the misunderstanding of the place of tradition and its importance socially, culturally 
and historically? Or even a conflict about national ideals and Britishness? This paper takes a brief look at the variety 
of different English folk dance traditions, and examines the more progressive place they have created in recent 
years, where inclusivity of gender, dance forms, music and themes have brought innovation and new energy into 
this field. It examines too concepts of Britishness, political aspects involved in folk dance and music and its place as 
part of English sub-culture. 

Keywords: English, Folk Dance, Morris, Tradition, Innovation 

“I think it’s a strange and peculiar hobby … preserving a strange historic custom.” 

“The overall image is of twee old men, beer bellies, ye olde England, etc.” 

“Just a quaint English tradition” 

“I like it, and I love traditional aspects of different cultures. But in my mind, I would definitely consider 
it to be an older person’s hobby/activity. They’re not exactly at the cutting edge of what’s cool.” 

“Eccentric; silly, uncool; antiquated; wierdos; it’s the hankies and bells!” 

Despite a recent revival in folk dance traditions in the UK, the views towards folk dance from 
the general public are expressed in the above comments, offering a glimpse into the complex attitudes 
towards traditions of folk dance that have existed for centuries in Britain.  Even though the dance has 
a wide variety of forms (that I go onto discuss) and growing interest from younger generations, British 
folk dance often remains the butt of jokes and derogatory remarks, as indicated. What creates this 
tension about traditional forms of dance? It is the amateur nature of practice? Or the British 
embarrassment about seeing men dressed up and dancing? Or the misunderstanding of the place of 
tradition and its importance socially, culturally and historically? Or even a conflict about national 
ideals and Britishness/Englishness? This paper takes a brief look at the variety of different English 
folk dance traditions, and examines the more progressive place they have created in recent years, 
where inclusivity of gender, dance forms, music and themes have brought innovation and new 
energy into this field. It examines too concepts of Britishness, political aspects involved in folk dance 
and music and the place of traditional music and dance as part of English sub-culture. 

One of the most famous dance styles (and that many people believe is the only English folk 
dance) is morris dancing. This includes a variety of different morris traditions called Carnival morris, 
Northwest morris, Cotswold morris and Border morris; it involves the wearing of bells, carrying and 
using white hankerchiefs, the use of sticks in some dances, groups or sides of 6-8 people, often men, 
plus the character of a fool. Footwork is rhythmical with a mix of jumps and steps, performed to jigs, 
and popular folk tunes originally played on a pipe and drum, nowadays on a fiddle, accordion or 

 Profesör Doktor. Department of Asian and Islamic Studies, University of Bonn, Germany. adavid@uni-bonn.de

MİLLÎ KÜLTÜR POLİTİKAMIZDA HALK 
OYUNLARININ YERİ NE OLMALIDIR? 

Ahmet Selim DOĞAN* 
Özet 

 Halk oyunları bazı araştırmacılara göre kültür, bazı araştırmacılara göre kültürü oluşturan temel 
unsurlardan biridir. Biz halk oyununu halk biliminin önemli bir kolu olarak değerlendiriyor ve bu açıdan ele 
alıyoruz. Zira halk oyununun figürlerinden kostümüne, müziğinden müzik aletlerine derinlemesine incelendiğinde 
halk biliminin birçok unsurunu içerisinde barındırdığını açıkça görebiliriz. Figür yapısıyla binlerce yılın birikimi 
olan sosyal hayat içerisinde inanç, yaşam biçimi, geçim kaynakları, giyim kuşam ve süslenme, giysilerde kullanılan 
semboller, aksesuarlar, oyunun ait olduğu bölgenin iklim ve coğrafi yapısı. Müziklerinin dizileri, ritim yapıları, 
müzik aletlerinin çeşitleri kullanıldığı alanlar ve türleri gibi birçok unsur ayrı ayrı halk biliminin konuları içerisinde 
bulunmaktadır. Bu denli önemli alanın daha etkin araştırılması, öğretilmesi, kayıt altına alınıp gelecek kuşaklara 
aktarılabilmesi için kurumsal yapılara ihtiyaç duyulmuştur. Türk halk kültürünün yaygınlaşması ve korunarak 
gelecek nesillere aktarılmasında iki önemli milat yaşanmıştır. Bunlardan birincisi İstanbul Teknik Üniversitesi Türk 
Musikisi konservatuvarlarda Türk Halk Oyunları bölümünün kurulması, ikincisi ise Türkiye Halk Oyunları 
Federasyonu’nun kurulmasıdır. Halk oyunları bölümü kurulması ile dernek ve cemiyetler aracılığı ile yaşatılan ve 
yaygınlaştırılan halk oyunları, böylelikle akademik bir kimliğe, Halk oyunları federasyonu ile de kulüpleşmek 
suretiyle de kurumsal bir kimliğe kavuşmuştur.   

Anahtar Kelimeler: Milli Kültür, Oyun, Halk Oyunları 

WHAT SHOULD BE THE PLACE OF OUR FOLK DANCES IN OUR NATIONAL 
CULTURAL POLICY? 

Abstract 

According to some researchers, folk dances are culture itself, while others consider them as one of the 
fundamental elements that constitute culture. We approach folk dance as a significant branch of folklore and 
examine it from this perspective. Indeed, when folk dances are analyzed in depth from their figures to costumes, 
from music to musical instruments it is evident that they encompass many elements of folklore. Within the social 
life that has accumulated over thousands of years, folk dances reflect beliefs, lifestyles, livelihoods, clothing and 
adornment styles, the symbols and accessories used in costumes, as well as the climate and geographical 
characteristics of the region to which the dance belongs. The modes of the music, rhythmic structures, the types and 
uses of musical instruments all of these are subjects of folklore in their own right. Because this field holds such 
importance, there has been a need for institutional structures to research, teach, record, and transmit it to future 
generations more effectively. Two major milestones have played a crucial role in the promotion and preservation of 
Turkish folk culture. The first was the establishment of the Department of Turkish Folk Dances within the Turkish 
Music Conservatories at Istanbul Technical University. The second was the founding of the Turkish Folk Dance 
Federation. With the establishment of the academic department, folk dances which had previously been sustained 
and popularized through associations and societies gained an academic identity; and with the foundation of the 
Federation, they also achieved an institutional identity through club organization. 

Keywords: National Culture, Game, Folk Dances 

GİRİŞ 

Oyun insan hayatının vaz geçilmez olgularından birisidir. Çocuk yaşta kurguladığımız 
oyunlarla geleceğimizin, yaşam biçimimizin temel taşlarını dizdiğimizin farkında olmayız. Zamanla 
çocuk oyunlarımızda kurguladığımız davranışlarımız halk oyunlarımız içerisinde şekillenerek 
hayatımıza dair her türlü olguyu sergilediğimizi de fark etmeyiz. Yöremize ait halk oyununu 
sergilerken genellikle oyunun hareketlerine, estetiğine, ritim ve müziğe uyumu dikkate aldığımızdan 
hareketlerin anlamını, tarihçesini ve amacını dikkate almayız. Halk oyunlarının öğretimini ve 
yaygınlaştırılmasını amaçlayan, dernek, cemiyet, vakıf gibi yerel kurumlarda yukarıda belirttiğimiz 

* Profesör Doktor. Atatürk Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Müzik Bilimleri Bölümü. sdogan@atauni.edu.tr 

MİLLÎ KÜLTÜR POLİTİKAMIZDA HALK 
OYUNLARININ YERİ NE OLMALIDIR? 

Ahmet Selim DOĞAN* 
Özet 

 Halk oyunları bazı araştırmacılara göre kültür, bazı araştırmacılara göre kültürü oluşturan temel 
unsurlardan biridir. Biz halk oyununu halk biliminin önemli bir kolu olarak değerlendiriyor ve bu açıdan ele 
alıyoruz. Zira halk oyununun figürlerinden kostümüne, müziğinden müzik aletlerine derinlemesine incelendiğinde 
halk biliminin birçok unsurunu içerisinde barındırdığını açıkça görebiliriz. Figür yapısıyla binlerce yılın birikimi 
olan sosyal hayat içerisinde inanç, yaşam biçimi, geçim kaynakları, giyim kuşam ve süslenme, giysilerde kullanılan 
semboller, aksesuarlar, oyunun ait olduğu bölgenin iklim ve coğrafi yapısı. Müziklerinin dizileri, ritim yapıları, 
müzik aletlerinin çeşitleri kullanıldığı alanlar ve türleri gibi birçok unsur ayrı ayrı halk biliminin konuları içerisinde 
bulunmaktadır. Bu denli önemli alanın daha etkin araştırılması, öğretilmesi, kayıt altına alınıp gelecek kuşaklara 
aktarılabilmesi için kurumsal yapılara ihtiyaç duyulmuştur. Türk halk kültürünün yaygınlaşması ve korunarak 
gelecek nesillere aktarılmasında iki önemli milat yaşanmıştır. Bunlardan birincisi İstanbul Teknik Üniversitesi Türk 
Musikisi konservatuvarlarda Türk Halk Oyunları bölümünün kurulması, ikincisi ise Türkiye Halk Oyunları 
Federasyonu’nun kurulmasıdır. Halk oyunları bölümü kurulması ile dernek ve cemiyetler aracılığı ile yaşatılan ve 
yaygınlaştırılan halk oyunları, böylelikle akademik bir kimliğe, Halk oyunları federasyonu ile de kulüpleşmek 
suretiyle de kurumsal bir kimliğe kavuşmuştur.   

Anahtar Kelimeler: Milli Kültür, Oyun, Halk Oyunları 

WHAT SHOULD BE THE PLACE OF OUR FOLK DANCES IN OUR NATIONAL 
CULTURAL POLICY? 

Abstract 

According to some researchers, folk dances are culture itself, while others consider them as one of the 
fundamental elements that constitute culture. We approach folk dance as a significant branch of folklore and 
examine it from this perspective. Indeed, when folk dances are analyzed in depth from their figures to costumes, 
from music to musical instruments it is evident that they encompass many elements of folklore. Within the social 
life that has accumulated over thousands of years, folk dances reflect beliefs, lifestyles, livelihoods, clothing and 
adornment styles, the symbols and accessories used in costumes, as well as the climate and geographical 
characteristics of the region to which the dance belongs. The modes of the music, rhythmic structures, the types and 
uses of musical instruments all of these are subjects of folklore in their own right. Because this field holds such 
importance, there has been a need for institutional structures to research, teach, record, and transmit it to future 
generations more effectively. Two major milestones have played a crucial role in the promotion and preservation of 
Turkish folk culture. The first was the establishment of the Department of Turkish Folk Dances within the Turkish 
Music Conservatories at Istanbul Technical University. The second was the founding of the Turkish Folk Dance 
Federation. With the establishment of the academic department, folk dances which had previously been sustained 
and popularized through associations and societies gained an academic identity; and with the foundation of the 
Federation, they also achieved an institutional identity through club organization. 

Keywords: National Culture, Game, Folk Dances 

GİRİŞ 

Oyun insan hayatının vaz geçilmez olgularından birisidir. Çocuk yaşta kurguladığımız 
oyunlarla geleceğimizin, yaşam biçimimizin temel taşlarını dizdiğimizin farkında olmayız. Zamanla 
çocuk oyunlarımızda kurguladığımız davranışlarımız halk oyunlarımız içerisinde şekillenerek 
hayatımıza dair her türlü olguyu sergilediğimizi de fark etmeyiz. Yöremize ait halk oyununu 
sergilerken genellikle oyunun hareketlerine, estetiğine, ritim ve müziğe uyumu dikkate aldığımızdan 
hareketlerin anlamını, tarihçesini ve amacını dikkate almayız. Halk oyunlarının öğretimini ve 
yaygınlaştırılmasını amaçlayan, dernek, cemiyet, vakıf gibi yerel kurumlarda yukarıda belirttiğimiz 

* Profesör Doktor. Atatürk Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Müzik Bilimleri Bölümü. sdogan@atauni.edu.tr 
DOI: 10.37609/akya.4004.c3182



something it isn’t; something exclusive, not inclusive. We must not let them. Folk Against Fascism is 
a way to demonstrate our anger at the way the BNP wants to remodel folk music in its own narrow-
minded image. 

(https://history-is-made-at-night.blogspot.com/2009/08/folk-against-fascism.html) 

Winters and Keegan-Phipps (2010: 4), note that ‘New English Folk is a dynamic but largely 
unexamined site where Englishness is being asserted, performed and negotiated at this time. A new 
generation of young musicians and dancers are turning to ‘English folk’ sources…and reinventing 
morris dances’. To conclude, despite lingering negative attitudes to English folk dancing, it is clear 
that the folk dance scene is alive and thriving as I have attempted to argue and as commentators, such 
as those quoted above, have pointed out. It does remain however, a marginal activity, but is attracting 
younger audiences and younger dancers who are creatively changing the image and incorporating 
inclusivity, hybrid styles and new costuming. Perhaps it is                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      
now no longer so strange, eccentric or uncool, but demonstrating a new type of Englishness in the 
dancing that is meaningful in the twenty-first century, that still performs resistance and welcomes 
difference. 

BIBLIOGRAPHY 

Buckland, T. J. (1999). “[Re]Constructing Meaning. The Dance Ethnographer as Keeper of Truth” in 
Dance in the Field: Theory, Methods and Issues in Dance Ethnography, ed. T. J Buckland. London: 
Palgrave MacMillan, pp.196-207. 

Buckland, T. J. (2006). “Being Traditional: Authentic Selves and Others in Researching Late-Twentieth 
Century Northwest English Morris Dancing” in Dancing from Past to Present. Nation, Culture, 
Identities, ed. T. J .Buckland. Wisconsin: University of Wisconsin Press, pp.199-230. 

Mugan, C. (2010). “A wave of celebration for Morris dancing on the Southbank”, The Independent, 27 
August. [https://www.independent.co.uk/arts-entertainment/theatre-dance/features/a-wave-
of-celebration-for-morris-dancing-on-the-southbank-2063014.html] 

Spracklen K. & S. Henderson. (2013). “’Oh! What a tangled web we weave’: Englishness, 
communiciative leisure, identity work and the cultural web of the English folk morris dance 
scene”, Leisure/Loisir, 37,3, 233-249. 

Winters, T. & P. Keegan-Phipps. (2010). “Performing Englishness in New English Folk Music and 
Dance’, Research Project Closing Report, Sunderland: University of Sunderland. 
[http://sure.sunderland.ac.uk/id/eprint/2107/] 

Winters, T. & P. Keegan-Phipps. (2013). Performing Englishness. Identity and Politics in a Contemporary 
Folk Resurgence, Manchester: Manchester University Press. 

https://history-is-made-at-night.blogspot.com/2009/08/folk-against-fascism.html [accessed 1.10.25] 

www.bossmorris.com [accessed 16.9.25] 

Links to dances shown in presentation 

https://youtu.be/sArAC2_ow2k?feature=shared  Abingdon Traditional Morris dancing ‘Princess 
Royal’ (2014). 

https://youtu.be/-UBwUe3KR9A?feature=shared  Boggart’s Breakfast dance ‘Twiglet’ (2024). 

https://youtu.be/NsvNW6yyfjU?feature=shared. Boggart’s Breakfast and Gog Magog Molly dance 
‘Rubriks’ (2014). 

https://www.bbc.co.uk/programmes/p05fz4bs  BBC 2 programme, ‘Tribes, Predators and Me’ (2017). 



something it isn’t; something exclusive, not inclusive. We must not let them. Folk Against Fascism is 
a way to demonstrate our anger at the way the BNP wants to remodel folk music in its own narrow-
minded image. 

(https://history-is-made-at-night.blogspot.com/2009/08/folk-against-fascism.html) 

Winters and Keegan-Phipps (2010: 4), note that ‘New English Folk is a dynamic but largely 
unexamined site where Englishness is being asserted, performed and negotiated at this time. A new 
generation of young musicians and dancers are turning to ‘English folk’ sources…and reinventing 
morris dances’. To conclude, despite lingering negative attitudes to English folk dancing, it is clear 
that the folk dance scene is alive and thriving as I have attempted to argue and as commentators, such 
as those quoted above, have pointed out. It does remain however, a marginal activity, but is attracting 
younger audiences and younger dancers who are creatively changing the image and incorporating 
inclusivity, hybrid styles and new costuming. Perhaps it is                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      
now no longer so strange, eccentric or uncool, but demonstrating a new type of Englishness in the 
dancing that is meaningful in the twenty-first century, that still performs resistance and welcomes 
difference. 

BIBLIOGRAPHY 

Buckland, T. J. (1999). “[Re]Constructing Meaning. The Dance Ethnographer as Keeper of Truth” in 
Dance in the Field: Theory, Methods and Issues in Dance Ethnography, ed. T. J Buckland. London: 
Palgrave MacMillan, pp.196-207. 

Buckland, T. J. (2006). “Being Traditional: Authentic Selves and Others in Researching Late-Twentieth 
Century Northwest English Morris Dancing” in Dancing from Past to Present. Nation, Culture, 
Identities, ed. T. J .Buckland. Wisconsin: University of Wisconsin Press, pp.199-230. 

Mugan, C. (2010). “A wave of celebration for Morris dancing on the Southbank”, The Independent, 27 
August. [https://www.independent.co.uk/arts-entertainment/theatre-dance/features/a-wave-
of-celebration-for-morris-dancing-on-the-southbank-2063014.html] 

Spracklen K. & S. Henderson. (2013). “’Oh! What a tangled web we weave’: Englishness, 
communiciative leisure, identity work and the cultural web of the English folk morris dance 
scene”, Leisure/Loisir, 37,3, 233-249. 

Winters, T. & P. Keegan-Phipps. (2010). “Performing Englishness in New English Folk Music and 
Dance’, Research Project Closing Report, Sunderland: University of Sunderland. 
[http://sure.sunderland.ac.uk/id/eprint/2107/] 

Winters, T. & P. Keegan-Phipps. (2013). Performing Englishness. Identity and Politics in a Contemporary 
Folk Resurgence, Manchester: Manchester University Press. 

https://history-is-made-at-night.blogspot.com/2009/08/folk-against-fascism.html [accessed 1.10.25] 

www.bossmorris.com [accessed 16.9.25] 

Links to dances shown in presentation 

https://youtu.be/sArAC2_ow2k?feature=shared  Abingdon Traditional Morris dancing ‘Princess 
Royal’ (2014). 

https://youtu.be/-UBwUe3KR9A?feature=shared  Boggart’s Breakfast dance ‘Twiglet’ (2024). 

https://youtu.be/NsvNW6yyfjU?feature=shared. Boggart’s Breakfast and Gog Magog Molly dance 
‘Rubriks’ (2014). 

https://www.bbc.co.uk/programmes/p05fz4bs  BBC 2 programme, ‘Tribes, Predators and Me’ (2017). 

https://youtu.be/1NMkdDHFwgA?si=-UfsaUPGjmjmzwas  Brittania Bacup Coconut Dancers 
(‘Nutters’) performing their Nut dance( 2022). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



TÜRK HALK OYUNLARININ SAHNELEME 
MODELLERİNİN YARIŞMALAR ÜZERİNDEN 

DEĞERLENDİRİLMESİ 
Bülent KURTİŞOĞLU* 

Özet 

Bu çalışma, Türk halk oyunlarının sahneleme modellerini yarışmalar bağlamında ele alarak, otantiklik ile 
estetik dönüşüm arasındaki ilişkiyi kültürel performans kuramı çerçevesinde incelemektedir. Halk oyunları, 
tarihsel olarak ritüel kökenli bir toplumsal ifade biçimiyken, modern dönemde sahne estetiği, teknik standartlar ve 
rekabet unsurlarıyla yeniden biçimlenmiştir. Türk halk oyunları yarışmalarında belirlenen figür bütünlüğü, 
müzikal uyum, sahne disiplini ve kostüm uygunluğu gibi ölçütler, oyunların profesyonel sahne kimliği 
kazanmasına katkı sağlamış; ancak bu süreç yöresel çeşitliliğin azalmasına ve biçimsel standardizasyonun 
artmasına neden olmuştur. 

Araştırma, sahneleme pratiklerini otantik, yorumlayıcı ve kurgusal olmak üzere üç temel modelde 
sınıflandırmakta; her bir modelin kültürel kimliği temsil ve yeniden üretim biçimlerini tartışmaktadır. Yarışmalar, 
halk oyunlarını yalnızca bir rekabet alanı olmaktan çıkararak, kültürel kimliğin yeniden üretildiği, estetik bilincin 
şekillendiği bir performans sahası haline getirmiştir. Çalışma, teknik mükemmeliyetin kültürel anlamı gölgede  
bırakmaması gerektiğini, sahneleme süreçlerinde yerel bağlam ve sembolik derinliğin korunmasının önemini 
vurgulamaktadır. Sonuç olarak, Türk halk oyunları yarışmaları hem kültürel sürekliliğin hem de estetik 
yenilenmenin kesişim noktasında yer alan, “yaşayan miras” niteliğini sürdüren dinamik performans alanlarıdır. 

Anahtar Kelimeler: Türk Halk Oyunları, Sahneleme, Yarışmalar, Kültürel Performans, Otantiklik, Estetik 
Dönüşüm 

EVALUATION OF TURKISH FOLK DANCE STAGING MODELS THROUGH 
COMPETITIONS 

Abstract 

This study examines the staging models of Turkish folk dances within the context of competitions, 
exploring the relationship between authenticity and aesthetic transformation through the framework of cultural 
performance theory. Historically rooted in ritual practices as a form of collective expression, folk dances in the 
modern era have been reshaped by stage aesthetics, technical standards, and competitive dynamics. Evaluation 
criteria in Turkish folk dance competitions—such as figure integrity, musical harmony, stage discipline, and 
costume appropriateness—have contributed to the professionalization of performances; however, this process has 
also led to a reduction in regional diversity and an increase in formal standardization. 

The research categorizes staging practices into three main models—authentic, interpretive, and 
constructed—each representing different modes of cultural expression and reproduction. Competitions have 
transformed folk dances from mere cultural exhibitions into performative arenas where cultural identity and 
aesthetic consciousness intersect. The study emphasizes that technical perfection should not overshadow cultural 
meaning and that preserving local context and symbolic depth is vital for sustainable representation. Ultimately, 
Turkish folk dance competitions embody a dynamic intersection of cultural continuity and artistic innovation, 
sustaining their character as a form of “living heritage.” 

Keywords: Turkish Folk Dances, Staging, Competitions, Cultural Performance, Authenticity, Aesthetic 
Transformation 

GİRİŞ 

Türk halk oyunları, tarih boyunca farklı kültürlerle karşılıklı etkileşim içinde biçimlenmiş; bu 
etkileşim sayesinde hem özgün kimliğini koruyarak kendi kültürel mirasını yaşatmış hem de çevre 

*Profesör Doktor, Ardahan Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi, Türk Halk Oyunları Bölümü. 
kurtisoglu@gmail.com, ORCID: 0000 – 0001 – 9550 – 9712 
 
DOI: 10.37609/akya.4004.c3183



yoğunluğuna ve sahne boyutuna göre ayarlanır. Bu düzen, izleyicinin mekânsal algısını da 
etkileyerek performansın çok katmanlı yapısına katkı sağlar (Shay, 2002). Müzikal düzenlemelerde 
kullanılan tempo artırımları ve perküsyon vurguları, oyunun dramatik yapısını güçlendirir; bu 
yönüyle yarışmalar, halk müziği icrasının da modernleşmesine katkı sunar (Demirbağ, 2023). 

KOSTÜM, RENK VE AKSESUAR KULLANIMI 

Kostümler, sahne estetiği açısından yalnızca bir süsleme unsuru değil, aynı zamanda kültürel 
kimliğin görsel bir ifadesidir. Işık altında kumaş dokularının hareketle birleşmesi, oyunların ritmik 
enerjisini görünür kılar. Kostümlerin yöresel özgünlüğü korunmakla birlikte, sahne estetiğine uygun 
biçimde sadeleştirilmeleri veya dramatize edilmeleri gerekebilir. Örneğin, Doğu Anadolu bar 
oyunlarında koyu tonlu kumaşlar ışık yansımalarını dengelemek için tercih edilirken, Ege zeybek 
oyunlarında açık renkli giysiler sahne dinamizmini artırır (Schechner, 2006). Bu bağlamda kostüm, 
sadece kültürel bir öğe değil, aynı zamanda ışık ve hareketin kompozisyonel dengesini sağlayan bir 
performans aracıdır. 

SAHNE TASARIMI, ARKA PLAN VE DRAMATURJİ 

Sahne tasarımında arka plan (backdrop) genellikle sade tutulur; amaç figürsel hareketin ön 
plana çıkmasıdır. Gerektiğinde yöreye özgü motifler veya minimal görseller kullanılarak sahne 
atmosferi desteklenir. Giriş ve çıkış düzenleri, sahne akışını kesintiye uğratmayacak biçimde 
planlanır; bu da koreografik bütünlüğü korur. Bazı topluluklar, oyunun dramatik etkisini 
güçlendirmek için ışık perdesi geçişleri, gölge yansımaları veya multimedya projeksiyonları gibi 
çağdaş sahneleme tekniklerinden yararlanmaktadır (Shay, 2002; Demirbağ, 2023). 

KOREOGRAFİ VE MEKÂNSAL DÜZENLEME 

Yarışmalarda koreografi, sahne mekânının geometrik yapısına göre planlanır. Oyuncuların 
konumlanması, ritmik geçişleri ve çizgisel düzeni, izleyicinin algısını yönlendiren unsurlardır. Halk 
oyunlarında geleneksel dairesel dizilimler, sahne bağlamında genellikle yarım daire veya köşesel 
formata dönüştürülür. Bu düzenleme hem sahne perspektifini hem de figürsel estetiği güçlendirir. 
Koreograflar, sahnenin merkezini “temsil mekânı” olarak konumlandırırken, yan alanları geçiş ve 
kontrast yaratmak için kullanırlar (Kaeppler, 2001). 

Tüm bu teknik düzenlemeler, halk oyunlarının yalnızca kültürel değil, aynı zamanda 
profesyonel bir performans sanatı kimliği kazanmasına katkı sağlar. Sahne, kültürel belleğin yeniden 
üretildiği, figürlerin estetik dile dönüştüğü dinamik bir mekân hâline gelir. Bu anlamda teknik 
altyapı, halk oyunlarının “ritüelden sahneye, gelenekten estetiğe” uzanan dönüşümünün görünür 
kılındığı estetik zemini oluşturur. 

SONUÇ 

Türk halk oyunlarının sahneleme modelleri, kültürel mirasın korunması ile sanatsal 
yenilenme arasındaki hassas dengenin en somut örneklerinden biridir. Yarışmalar, bu dengenin 
görünür kılındığı, halk oyunlarını çağdaş bir performans alanına dönüştüren kurumsal bir zemin 
oluşturur. Ancak bu dönüşüm sürecinde önemli olan, teknik mükemmeliyetin ötesinde, kültürel 
anlamın doğru temsil edilmesidir. Halk oyunları, yalnızca bir performans disiplini değil, aynı 
zamanda toplumun belleğinde yer etmiş sembolik bir dilin sahnedeki karşılığıdır. 

Sahnelemenin başarısı, sadece koreografik düzenleme veya estetik bütünlükle değil, yerel 
bağlamın ve sembolik anlamların korunmasıyla ölçülmelidir. Oyunların sahneye taşınırken taşıdığı 
kültürel değerlerin toplumsal hafızadan kopmaması, sahne estetiğinin en temel ilkesi olmalıdır. 
Sahneleme, bu anlamda bir “yeniden üretim sanatı” olarak değerlendirilmelidir; her oyun hem 
kökleriyle bağ kurmalı hem de çağın estetik duyarlılıklarına yanıt verebilmelidir (Turner, 1982; 
Schechner, 2006). 

Yarışma sistemi, halk oyunlarının görünürlüğünü artırmış, genç kuşakların bu alana ilgisini 
canlı tutmuş ve disiplinli sahne pratiklerinin gelişmesini sağlamıştır. Bununla birlikte, rekabetin 
getirdiği biçimsel standartlaşma, zaman zaman yöresel çeşitliliği gölgelemiş, oyunların özgün 
doğasını sınırlandırmıştır. Bu nedenle, değerlendirme sistemlerinin yalnızca teknik başarıyı değil, 
otantiklik ve kültürel derinliği de ölçen bir yapıya kavuşturulması gerekmektedir (THOF, 2023; 
Sümbül, 2012). 

Ayrıca halk oyunları eğitimi, yalnızca figür öğretimiyle sınırlı kalmamalı; yerel ustalar, 
akademisyenler ve koreograflar arasında bilgi aktarımını güçlendiren bir iş birliği modeli 
geliştirilmelidir. Böylece hem sahne profesyonelleri hem de halk kültürü taşıyıcıları aynı ekosistem 
içinde üretken bir ilişki kurabilir. Bu tür çok katmanlı bir yaklaşım, halk oyunlarının hem pedagojik 
hem de kültürel sürdürülebilirliğini güvence altına alacaktır (Ercan, 2021). 

Sonuç olarak halk oyunları yarışmaları, yalnızca bir rekabet alanı değil; kültürel sürekliliğin, 
estetik yaratıcılığın ve kimlik inşasının kesişim noktasında yer alan dinamik bir performans sahasıdır. 
Bu sahnede geçmişin mirası, bugünün estetik bilinciyle yeniden şekillenmekte; halk oyunları hem 
yerel kimliği hem de evrensel sanatsal dili temsil eden bir “yaşayan miras” niteliğini sürdürmektedir 
(UNESCO, 2003). 

KAYNAKÇA 

Acar, A. (2011). Halk oyunlarının sahnelenmesinde dekor ve sahne düzeni. Akademik Bakış, 24. 

Cuma, A., & Uğraş, M. (2007). A study on Turkish folk dance contests and evaluation of contests in 
computerized environment. Çukurova Üniversitesi Bölümü (yayınlanmamış rapor / çevrimiçi). 

Demirbağ, İ. (2023). Transformation of traditional dances in its staging process with a specific 
example of Turkey. In M. Kaptan (Ed.), Güzel sanatlar üzerine güncel konular ve araştırmalar (ss. 
52-60). Ankara: Özgür Yayınları. 

Eroğlu, H. (2017). Türk halk oyunlarının tipolojisi ve bölgesel özellikleri. Ankara: Kültür ve Turizm 
Bakanlığı Yayınları. 

Kaeppler, A. L. (2001). Dance and the concept of style. Yearbook for Traditional Music, 33, 49–63. 

Schechner, R. (2006). Performance studies: An introduction (2nd ed.). New York: Routledge. 

Shay, A. (2002). Choreographic politics: State folk dance companies, representation and power. Middletown, 
CT: Wesleyan University Press. 

Sümbül, M. (2012). A general view to staging problems of Turkish folk dance from Folkhouse to nowadays. 
(çevrimiçi bildiri). 

Turner, V. (1982). From ritual to theatre: The human seriousness of play. New York: PAJ Publications. 

Türkiye Halk Oyunları Federasyonu (THOF). (2023). Yarışma değerlendirme kılavuzu. Ankara: THOF 
Yayınları. 

UNESCO. (2003). Convention for the safeguarding of the intangible cultural heritage. Paris: UNESCO 
Publishing. 

 

 

 

 

 



CULTURE, BODY AND MOVEMENT: EXPLORING 
DANCE ANTHROPOLOGY IN THE EASTERN ASIAN 

CONTEXTS 
Chi-Fang CHAO* 

Culture, the body, movement—these are some major concepts and categories in dance 
anthropology, that are used to interpret the peculiarities of people dancing as collective practices in 
distinctive social-cultural contexts. This presentation intends to demonstrate that these concepts 
might have well embedded in the local discourses or discursive practices that represent, reconstruct 
or re-enact the cultural narratives that are central to peoples’ conditions. My example is the dances of 
indigenous peoples in Taiwan, which is located in the north-western pacific rim between China, Japan 
and Philippines. I shall focus on three discursive practices: writing, drawing and photographing, and 
theatrical creations to examine, in a diachronic approach, how ideas of cultures, bodies and 
movements have been interwoven in indigenous peoples’ dances, structured and situated within 
different political contexts in Taiwan. 

The first genre is the Chinese historical writing on the indigenous peoples and their dances. 
In one of the earliest historical account dated back to the early seventh centuries, it says: ‘‘Whenever 
there was a banquet, those who held wine [cups] would call the King’s name and then drank. Those 
who toasted the King also called his name. They held the cup together and drank, similar to the Turks. 
They sang and stepped the feet. One man sang, and the others responded. [Men] held women’s upper 
arms, waived the hands and danced.’’ (The Country of Liu Chiu) Produced in definite cultural 
encounters, the historical accounts nevertheless reveal a-historical romanticism that was not without 
exoticism, which has been applied generally by the Chinese historians that reveal their ethnic and 
cultural categorization of ‘otherness’. In the afore-mentioned earliest Chinese historic writing dated 
back to the 7th century, there is clear illustration of the body and movements occurred within the 
social context, which was a banquet hosted by the tribal leader that also indicated its political 
hierarchy. Interestingly, the record made a comparison of the dance between the people and the 
Turks, with whom the Chinese dynasty had had contacts. 

The Chinese historical writings had produced a persistent style of depicting dance of the 
Others. Here is another example from one thousand years later: ‘Upon the autumn harvest, people of 
the community gathered. It’s called “making year”. Males and females dressed themselves up in 
colourful outfits. They performed and competed on the square. They wore their traditional costumes, 
put on feathers and sang songs. Two or three men led, followed by women. Holding their hands and 
stepping to tunes, they danced in wavy motions. Although their words were incomprehensible, their 
voices rose high. One sang and others responded in harmony to compose the melody. They marked 
verses with metal instruments.’’ Now we not only see more detailed description in words, but also 
drawings. A distinctive and common feature in these visual representation is people holding hands 
and forming a circle to dance, which visualizes the scene of harmony and unison. Combined both 
words and images, representations of this phase also visualizes the sense mixed with wildness, 
primitiveness and yet simplicity and coherence, as some of the writers had reflected upon. 

The second phase, the Japanese colonization from 1895 to 1945, marked a drastic turn. This is 
also the epoch when the western anthropological ideas and terminology started to filter through the 
academic disciplines and practices of the Japanese intellectuals, first through writings then with 
photos. Ino Kanori (1867-1925) was the first Japanese intellectual to distinguish the ethnic groups 

* PhD. Senior Lecturer,  University of Roehampton London, UK. Chifang.Chao@roehampton.ac.uk 
 
DOI: 10.37609/akya.4004.c3184



broader human community in general on issues such the intrusion of touristic gaze and ecological 
crises. 

I had served as the board member for FASDT between 2001 and 2016 and been involved in 
two major productions: One is Pu’ing: Searching for the Atayal Route, which challenges distorted 
historic representation on the Atayal group through reviewing and reenacting the controversial 
history of colonization. It was premiered in 2013. The second one is Ma’ataw: the Floating Island, 
which focuses on empowering the Yami people on the Orchid Island, who had suffered from not only 
touristic intrusion but also being the exploited and unwanted locus of depository of nuke waste that 
had been secretly constructed in the 1980s. (Chao 2022) In the second work, there is a highly 
sophisticated transition of the motif of the movement, originated from the traditional women’s hair 
dance: the women low down their heads close to the chest then throw their heads and hair upward 
then backward. This traditional dance has been practiced by the women who dance under the moon 
by the beach, waiting and welcoming their male family members to return from good catches of 
fishing, which is prohibited from females. The movement is then used as a motif in Ma’ataw as a 
starting point to provoke and process resistance against political and social hegemony, which had 
imposed many straightforward but brutal encounters upon the Yami people. 

The third genre of discursive practices, however, contrasted to earlier representations which 
feature mostly humanistic romanticism and ethnological realism; theatre has carried a real sense of 
anthropological exploration which unfolds the social process how people realise their living world, 
which is never without problems, through pursuing the dynamic interplay of the political, social and 
cultural forces that manifests itself on the moving body. 

BIBLIOGRAPHY 

Chao, Chi-Fang. 2022. ‘Bodies of Representation and Resistance: Archiving and Performing Culture 
Through Contemporary Indigenous Theatre in Taiwan’ in A. Harris, L Barwick & J. Troy eds  

Music, Dance and the Archive. Sydney, Australia: Sydney University press, pp. 137-155.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



broader human community in general on issues such the intrusion of touristic gaze and ecological 
crises. 

I had served as the board member for FASDT between 2001 and 2016 and been involved in 
two major productions: One is Pu’ing: Searching for the Atayal Route, which challenges distorted 
historic representation on the Atayal group through reviewing and reenacting the controversial 
history of colonization. It was premiered in 2013. The second one is Ma’ataw: the Floating Island, 
which focuses on empowering the Yami people on the Orchid Island, who had suffered from not only 
touristic intrusion but also being the exploited and unwanted locus of depository of nuke waste that 
had been secretly constructed in the 1980s. (Chao 2022) In the second work, there is a highly 
sophisticated transition of the motif of the movement, originated from the traditional women’s hair 
dance: the women low down their heads close to the chest then throw their heads and hair upward 
then backward. This traditional dance has been practiced by the women who dance under the moon 
by the beach, waiting and welcoming their male family members to return from good catches of 
fishing, which is prohibited from females. The movement is then used as a motif in Ma’ataw as a 
starting point to provoke and process resistance against political and social hegemony, which had 
imposed many straightforward but brutal encounters upon the Yami people. 

The third genre of discursive practices, however, contrasted to earlier representations which 
feature mostly humanistic romanticism and ethnological realism; theatre has carried a real sense of 
anthropological exploration which unfolds the social process how people realise their living world, 
which is never without problems, through pursuing the dynamic interplay of the political, social and 
cultural forces that manifests itself on the moving body. 

BIBLIOGRAPHY 

Chao, Chi-Fang. 2022. ‘Bodies of Representation and Resistance: Archiving and Performing Culture 
Through Contemporary Indigenous Theatre in Taiwan’ in A. Harris, L Barwick & J. Troy eds  

Music, Dance and the Archive. Sydney, Australia: Sydney University press, pp. 137-155.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TÜRKİYE'DE DANSIN ARŞİVLENMESİ VE 
AKTARIMINDA BİR ARAÇ OLARAK KİNETOGRAFİ 

LABAN: EĞİTİM, ARŞİV VE DİJİTALLEŞME 
POTANSİYELİ ÜZERİNE BİR İNCELEME 

Dilek CANTEKİN ELYAĞUTU* 
Özet 

Bu çalışma, Türkiye'de kültürel mirasın önemli bir unsuru olan halk danslarının belgelenmesi, analizi ve 
gelecek nesillere aktarılması sürecini hareket notasyonu sistemleri bağlamında ele almaktadır. Çalışma, notasyon 
öncesi dönemde bedensel hareketin metinsel tasvirlerinden başlayarak, modern dans notasyon sistemlerinin 
Türkiye'deki kullanımına evrilen tarihsel süreci incelemektedir. Bu kapsamda, Benesh Hareket Notasyonu ile 
yapılan ilk çalışmalara değinildikten sonra, temel odak noktası olan Kinetografi Laban Hareket Notasyonu 
Sisteminin arşivleme, dijitalleşme ve eğitim materyali geliştirme gibi alanlardaki potansiyelleri ayrıntılı olarak 
tartışılmaktadır. Çalışmanın amacı, Kinetografi Laban'ın Türk halk danslarının korunması ve aktarılmasındaki 
rolünü bilimsel bir çerçevede ortaya koymaktır. 

Anahtar Kelimeler: Türk Halk Dansları, Dans Notasyonu, Benesh, Kinetografi, Laban Hareket Analizi. 

Abstract 

This study addresses the documentation, analysis, and transmission process of folk dances, which are an 
important element of cultural heritage in Turkey, within the context of movement notation systems. It examines the 
historical process that evolves from textual descriptions of bodily movements before notation to the use of modern 
dance notation systems in Turkey. In this context, after discussing the initial studies conducted using Benesh 
Movement Notation, the main focus is on the potential of the Kinetography Laban Movement Notation System in 
areas such as archiving, digitization, and the development of educational materials. The aim of the study is to 
scientifically elucidate the role of Kinetography Laban in the preservation and transmission of Turkish folk dances. 

Keywords: Turkish Folk Dances, Dance Notation, Benesh, Kinetography, Laban Movement Notation.  

TÜRKİYE’DE HAREKET NOTASYONU ÖNCESİ DÖNEMDE HAREKETİN İFADE 
BİÇİMLERİ 

Türkiye'de halk oyunları alanındaki ilk sistemli derleme çalışması, 1929 yılında İstanbul 
Belediye Konservatuvarı tarafından Doğu illerine yönelik olarak gerçekleştirilmiştir. Şahin Ünal 
(1995), bu derleme gezisine Mahmut Ragıp Gazimihal, Abdülkadir İnan, Ferruh Arsunar ve Yusuf 
Ziya Demircioğlu’nun katıldığını belirtmektedir. Bu çalışma kapsamında Trabzon, Rize, Gümüşhane, 
Bayburt, Erzurum ve Erzincan yörelerine ait halk müziği ve halk oyunları derlenmiş, danslar film 
teknolojisi kullanılarak kayıt altına alınmıştır. Ancak bu filmlerin günümüze ulaşmaması ve notaya 
aktarılmamış olması, bu değerli verilerin kullanılamamasına neden olmuştur. 

1950'li yıllardan itibaren dansların filmle tespiti seyrek de olsa devam etmiştir. Video 
teknolojisinin yaygınlaşmasıyla kayıt süreçleri kolaylaşmış olsa da müzik alanında olduğu gibi halk 
oyunları alanında da standart bir yazı sistemi arayışı başlamıştır (Şahin Erkan, 1998, s. 20). 

İLK NOTASYON ARAYIŞLARI VE DENEMELER 

Türk halk danslarına ilişkin dönemsel bilgileri içeren önemli çalışmalardan biri, M. Ragıp 
Gazimihal’in 1929 tarihli “Şarkî Anadolu Türküleri ve Oyunları” adlı eseridir. Metin And (1982) 
tarafından aktarıldığı üzere, Gazimihal bu çalışmasında Thoinot Arbeau’nun 1588 tarihli 
“Orchésographie” adlı ilk dans notasyonu kitabından alıntılar yapmıştır (Koçkar, 1998). Bu alıntılar, 

* Doçent Doktor. Sakarya Üniversitesi Devlet Konservatuvarı Türk Halk Oyunları Bölümü. 
dcantekin@sakarya.edu.tr 
DOI: 10.37609/akya.4004.c3185



EĞİTİMDE KİNETOGRAFİ LABAN 

Kinetografi Laban, Türkiye'deki çeşitli üniversitelerin müfredatlarında farklı amaçlar 
doğrultusunda yer almaktadır: 

Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Çağdaş Dans Bölümü: Laban/Bartenieff tekniği, 
"Çağdaş Dans Tekniği Metodolojisi" dersinde beden ve hareket farkındalığı amacıyla 
kullanılmaktadır. 

Sakarya Üniversitesi Devlet Konservatuvarı Türk Halk Oyunları Bölümü: Lisans seviyesinde 
"Hareket Notasyonu" dersi ve yüksek lisans seviyesinde "Kinetografi/Laban Hareket Notasyonu 
Sistemi" dersi olarak daha derinlemesine işlenmektedir. 

İstanbul Teknik Üniversitesi Türk Musikisi Devlet Konservatuvarı: Lisans programında 
Notasyon adıyla eğitim içinde yer almakta, yüksek lisans programında ise "Labanotation" adıyla yer 
almaktadır. 

Çetinkaya, Cömert (2024) Zeybek Danslarında Kullanılan Alt Ekstremı ̇te Temel 
Hareketlerı̇nı̇n Laban Dans Notasyon (Labanotatı̇on) Sı̇stemı̇ ile Kayıt Altına Alınması; Çetinkaya, 
Cömert (2024) Halay Danslarında Kullanılan Alt Ekstı̇remı̇te Temel Hareketlerı̇nı̇n Laban Dans 
Notasyon (Labanotatı̇on) Sı̇stemı̇ ile Kayıt Altına Alınması; Bilgen, G. (2017) Liminalite Kavramı ve 
Koreografik Dönüşüm: Laban Hareket Analizi Efor Prensipleri Üzerinden Değerlendirme , Mimar 
Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Sahne Sanatları Anasanat Dalı ,Modern 
Dans Anasanat Dalı, gibi yapılan tez, makale ve bildirilerde de sistem aktif olarak kullanılmaktadır. 

ARŞİVLEMEDE KİNETOGRAFİ LABAN 

Kinetografi Laban, dans arşivlemesi alanında önemli projelerde kullanılmaktadır: 

TÜBİTAK 2219 Projesi (2018-2019): Dilek Cantekin Elyağutu tarafından yürütülen proje, 
Macar Bilimler Akademisi Müzikoloji Enstitüsü Dans Arşivleri'nde bulunan Türk halk dansları 
envanterinin arşivlenmesini kapsamaktadır. 

TÜBİTAK 1001 Projesi: Dilek Cantekin Elyağutu'nun yürütücülüğünü yaptığı bu proje, 
Türkiye Cumhuriyeti'nin ilk 50 yılındaki Türk halk oyunlarının tespitini, transkripsiyonunu ve 
analizini amaçlamaktadır. 

DİJİTALLEŞMEDE KİNETOGRAFİ/LABAN 

Laban sistemi, dijitalleşme ve animasyon teknolojilerinde de bir analiz aracı olarak 
kullanılmaktadır. Örneğin, Yasin Arslan (2019), Laban Hareket Analizi (LMA) yöntemini kullanarak 
"Rafadan Tayfa" TV serisindeki üç boyutlu bilgisayar animasyonlarının hareket analizini 
gerçekleştirmiştir. 

Kinetografi/Laban, Türkiye'de henüz yaygınlaşmamış olmasına rağmen, küresel ölçekte 
önemli bir yöntem olarak kabul edilmektedir. Wilke vd. (2005), Labanotation gibi sembolik 
sistemlerin, dansın kültürel mirasının korunmasında kritik bir araç olduğunu belirtmektedir. Coyle 
ve Calvert (2014) ise dansın teknolojiye adaptasyonunun yavaş ilerlediğini, ancak LabanWriter gibi 
bilgisayar tabanlı düzenleyicilerin bu süreci hızlandırdığını ifade etmektedir. 

Çalışmamızda kısıtlı sayıda örneğe yer vermiş olsak da Türkiye’de özellikle son on yıldır 
Kinetografi Laban çalışması hız kazanmıştır. Sistem varoluş amacını aşarak, kendi sınırlarının ötesine 
taşmıştır. Dans sanatından, mimariye, fizyoterapiden, VR teknolojilere kadar uzanan çok geniş bir 
yelpazesi vardır. İnanıyoruz ki Kinetografi Laban Hareket Notasyonu Sistemi yalnızca milli 
değerlerimizi temsil eden Türk Halk Oyunları Bölümlerinde değil, Kültür ve Turizm Bakanlığı’nın 
dijital arşiv çalışmalarında, Türk Halk Oyunları federasyonun dijital envanterini tasnif etmede de 
tercih edilen bir sistem olarak hizmet etmeye devam eder.  

KAYNAKÇA 

Ağrılı, A. (1994). Erzurum yöresi halk oyunları ve giysileri. Kuban Matbaacılık. 

Aktaş, G. (2006). Halk oyunlarında notasyonun öğretim ve arşivleme açısından 
değerlendirilmesi. Folklor/Edebiyat, 12(454), 49–59. 

And, M. (1964). Türk köylü dansları. İzlem Yayınları. 

And, M. (1976). A pictorial history of Turkish dancing: From folk dancing to whirling dervishes – belly 
dancing to ballet. Dost Yayınları. 

And, M. (2012). Oyun ve büyü: Türk kültüründe oyun kavramı. Yapı Kredi Yayınları. 

Arbeau, T. (2008). Orchésographie [PDF]. Walter Cosand.  
http://waltercosand.com/CosandScores/Composers%20ªD/Arbeau,%20Thoinot/Orch%C3%
A9sographie.pdf (Erişim tarihi: 24.11.2023) 

Arslan, Y. (2019). Laban hareket analiz (LMA) yöntemi ile 3 boyutlu bilgisayar animasyonu hareket analizi: 
“Rafadan Tayfa” TV serisi incelemesi [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi]. Selçuk Üniversitesi. 

Aydın, C. (2002). Lise halk oyunları ders kitabı. Millî Eğitim Bakanlığı. 

Bilgen, G. (2017). Liminalite kavramı ve koreografik dönüşüm: Laban hareket analizi efor prensipleri üzerinden 
değerlendirme [Yayımlanmamış sanatta yeterlik tezi]. Mimar Sinan Güzel Sanatlar 
Üniversitesi. 

Çetinkaya, A., Cömert, N. (2024). Halay danslarında kullanılan alt ekstremite temel hareketlerinin 
Laban dans notasyon (Labanotation) sistemi ile kayıt altına alınması. 

Çetinkaya, A., Cömert, N. (2024). Zeybek danslarında kullanılan alt ekstremite temel hareketlerinin 
Laban dans notasyon (Labanotation) sistemi ile kayıt altına alınması. 

Coyle, K., & Calvert, T. (2014). Choreography and animation: Tools for visualization of dance and 
notation. International Conference on Computer Graphics and Interactive Techniques. 

Demirsipahi, C. (1975). Türk halk oyunları. Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Eden Şenel, S. (1990). Hareket notasyonu halk oyunları yazımı (Cilt 1). 

Elyağutu, C. D. (2016). Türk halk dansları eğitiminde notasyon ve analize dayalı bilişsel öğretimin 
gerekliliği. 2. Uluslararası Dans ve Müzik Kongresi 2016 Bildirileri. Muğla: Müzik Eğitimi 
Yayınları. 

Elyağutu, C. D., Hazar, M. (2017). Comparison of movement notation (Laban) and traditional 
methodological learning success in teaching folk dances. Educational Research and 
Reviews, 12(7), 425–431. 

Elyağutu, C. D. (2020). Geçmişten günümüze Macar etnokoreolojik tarihine kısa bir bakış: PhD Janos 
Fügedi röportajı. N. Sazak (Ed.), Müzik kültürüne dair çeşitli görüşler–IV. Eğitim Yayınevi. 

Elyağutu, C. D. (2020). Records of Turkish folk dances from the Hungarian Academy of Sciences, 
Research Center for Humanities, Institute for Musicology. Musicologist: An International 
Journal of Music Studies, 4(1), 78–101. 

Elyağutu, A. A., Elyağutu, D. C. (2021). Etnokoreolojik ve etnomüzikolojik kaynaklar bağlamında 
Kasım Ülgen örneğinde eleştiriler ve düzenlemeler. VII. Uluslararası Müzik ve Dans Kongresi 
e-bildiriler kitabı. 

Erkan, S. (2014). Türk halk oyunlarının Benesh hareket notasyonu ile hareket ve müzik analizi. Musiqi 
Dünyası, 2(59), 7138–7145. 



Eroğlu, T. (1988). Türk halk oyunlarında sahne düzeni uygulamasının gerekliliği ve ortaya çıkan 
problemler. Türk halk oyunlarının sahnelenmesinde karşılaşılan problemler sempozyumu bildirileri–
1987 (s. 123–134). Kültür Bakanlığı, Milli Folklor Araştırmaları Dairesi Başkanlığı. 

Eroğlu, T., Cantekin, D. (2017). Laban hareket notasyonunun Türk halk danslarında kullanılması. 8. 
Milletlerarası Türk Halk Kültürü Kongresi Bildirileri, Müzik, Oyun ve Eğlence. Kültür ve Turizm 
Bakanlığı Yayınları 3521, Araştırma ve Eğitim Genel Müdürlüğü Yayınları:380, Seminer, 
Kongre, Bildiriler Dizisi: 78, Ezgi Ofset Matbaacılık. 

Fügedi, J. (2016). Basics of Laban kinetography for traditional dancers. Institute for Musicology, Research 
Centre for the Humanities, Hungarian Academy of Sciences. 

Karademir, A. (1991). Halk oyunlarımızın öğretiminde karşılaşılan problemler. Türk halk oyunlarının 
öğretiminde karşılaşılan problemler sempozyumu (s. 125–128). T.C. Kültür Bakanlığı Halk 
Kültürlerini Araştırma Daire Başkanlığı. 

Koçkar, M. T. (1998). Çağlar boyunca beden dilinde sanat ve kültür iletişimi, dans ve halk dansları. Spor 
Kitabevi. 

Okan, S. (2022). Looking forward with Kineography Laban: Studies from Turkey.  Thirty Second 
Biennial Conference Proceedings (s. 169–175). 

Ödemiş, S. (2018). Geleneksel danslar alanında yapılan sistematik çalışmalar [Doktora tezi]. İstanbul 
Teknik Üniversitesi. 

Özbilgin, M. Ö. (2012). İzmir zeybek oyunları. Ege Üniversitesi Devlet Türk Musikisi Konservatuvarı. 

Saçan, A. (1974). Milli oyunlarımız. Önder Matbaa. 

Tan, N. (1991). Mahmut Ragıp Gazimihal’in halk oyunu tarifleri ışığında halk oyunları öğretimi 
problemimiz. Türk halk oyunlarının öğretiminde karşılaşılan problemler (s. 135–138). T.C. Kültür 
Bakanlığı, Milli Folklor Araştırmalar Dairesi. 

Tan, N., Turhan, S. (1998). Ankara halk müziği. Ankara Büyükşehir Belediyesi Eğitim ve Kültür Dairesi 
Başkanlığı Yayınları. 

Ülgen, K. (1944). Doğu Anadolu oyunları ve havaları kitap–1: Erzurum oyunları. Kars Halkevi Yayımları. 

Ünal, Ş. (1995). 1900–1950 yıllarında Türk halk oyunları üzerine yapılan teorik ve pratik çalışmaların 
karşılaştırmalı değerlendirmesi [Yüksek lisans tezi]. Ege Üniversitesi. 

Wilke, L., et al. (2005). From dance notation to human animation: The LabanDancer Project. IEEE 
Computer Graphics and Applications, 25(4), 24–33. 

Yılmaz, K. C., Elyağutu, C. D. (2020). Türk halk oyunları anasanat dalları için dijital dönüşüm 
sürecinde uzaktan eğitim model önerileri: SAÜ DK THO örneklemi. N. Sazak (Ed.), Müzik 
kültürüne dair çeşitli görüşler–IV. Eğitim Yayınevi. 

 

 

 

 

 

 

 



Eroğlu, T. (1988). Türk halk oyunlarında sahne düzeni uygulamasının gerekliliği ve ortaya çıkan 
problemler. Türk halk oyunlarının sahnelenmesinde karşılaşılan problemler sempozyumu bildirileri–
1987 (s. 123–134). Kültür Bakanlığı, Milli Folklor Araştırmaları Dairesi Başkanlığı. 

Eroğlu, T., Cantekin, D. (2017). Laban hareket notasyonunun Türk halk danslarında kullanılması. 8. 
Milletlerarası Türk Halk Kültürü Kongresi Bildirileri, Müzik, Oyun ve Eğlence. Kültür ve Turizm 
Bakanlığı Yayınları 3521, Araştırma ve Eğitim Genel Müdürlüğü Yayınları:380, Seminer, 
Kongre, Bildiriler Dizisi: 78, Ezgi Ofset Matbaacılık. 

Fügedi, J. (2016). Basics of Laban kinetography for traditional dancers. Institute for Musicology, Research 
Centre for the Humanities, Hungarian Academy of Sciences. 

Karademir, A. (1991). Halk oyunlarımızın öğretiminde karşılaşılan problemler. Türk halk oyunlarının 
öğretiminde karşılaşılan problemler sempozyumu (s. 125–128). T.C. Kültür Bakanlığı Halk 
Kültürlerini Araştırma Daire Başkanlığı. 

Koçkar, M. T. (1998). Çağlar boyunca beden dilinde sanat ve kültür iletişimi, dans ve halk dansları. Spor 
Kitabevi. 

Okan, S. (2022). Looking forward with Kineography Laban: Studies from Turkey.  Thirty Second 
Biennial Conference Proceedings (s. 169–175). 

Ödemiş, S. (2018). Geleneksel danslar alanında yapılan sistematik çalışmalar [Doktora tezi]. İstanbul 
Teknik Üniversitesi. 

Özbilgin, M. Ö. (2012). İzmir zeybek oyunları. Ege Üniversitesi Devlet Türk Musikisi Konservatuvarı. 

Saçan, A. (1974). Milli oyunlarımız. Önder Matbaa. 

Tan, N. (1991). Mahmut Ragıp Gazimihal’in halk oyunu tarifleri ışığında halk oyunları öğretimi 
problemimiz. Türk halk oyunlarının öğretiminde karşılaşılan problemler (s. 135–138). T.C. Kültür 
Bakanlığı, Milli Folklor Araştırmalar Dairesi. 

Tan, N., Turhan, S. (1998). Ankara halk müziği. Ankara Büyükşehir Belediyesi Eğitim ve Kültür Dairesi 
Başkanlığı Yayınları. 

Ülgen, K. (1944). Doğu Anadolu oyunları ve havaları kitap–1: Erzurum oyunları. Kars Halkevi Yayımları. 

Ünal, Ş. (1995). 1900–1950 yıllarında Türk halk oyunları üzerine yapılan teorik ve pratik çalışmaların 
karşılaştırmalı değerlendirmesi [Yüksek lisans tezi]. Ege Üniversitesi. 

Wilke, L., et al. (2005). From dance notation to human animation: The LabanDancer Project. IEEE 
Computer Graphics and Applications, 25(4), 24–33. 

Yılmaz, K. C., Elyağutu, C. D. (2020). Türk halk oyunları anasanat dalları için dijital dönüşüm 
sürecinde uzaktan eğitim model önerileri: SAÜ DK THO örneklemi. N. Sazak (Ed.), Müzik 
kültürüne dair çeşitli görüşler–IV. Eğitim Yayınevi. 

 

 

 

 

 

 

 

AZERBAYCAN KOREOGRAFİ SANATININ 
GELİŞİMİNDE HALK DANSLARININ ROLÜ 

Habibe MAMMADOVA* 
Özet 

Azerbaycan müzik folklorunun en önemli alanlarından biri, tür ve imge çeşitliliğiyle öne çıkan dans 
müziğidir. Halk şarkılarında olduğu gibi, danslar da bu türün yaratıcılarının karakterini, düşüncelerini ve 
duygularını yansıtır. Ancak Azerbaycan milli danslarının benzersizliği, birçok faktörün icracının yaş özelliklerine 
göre belirlenmesidir. 

Azerbaycan milli danslarında dikkat çeken özelliklerden biri, çoğunun solo karaktere sahip olmasıdır. 
Dolayısıyla, hem kadın hem de erkek danslarında solo performansın varlığı, dansların benzersizliğini yaratır. 
Bununla birlikte, danslar arasında çiftler ve gruplar halinde icra edilen örnekler de vardır ve daha sanatsal bir 
imgelem oluşturarak dikkat çekerler. 

Azerbaycan dansları da milli anlara dayanır. Azerbaycan halk şarkıları gibi, dansların melodisi şur, segah, 
rast anlarına dayanır. Dansların özelliklerine bağlı olarak, rast anlarının tonlamaları bilge ve kahramanlık dansları 
için karakteristiktir. Kadın dansları, erkek danslarına kıyasla segah ve şur makamlarının tonlamalarına dayanır. 

Milli danslar, müzikleri, ritimleri ve hareketleriyle toplumun fiziksel ve ruhsal olanaklarını yansıtır. Taklit, 
insan-doğa ilişkilerini betimleyen oyunlar, sayılarla ifade edilen oyunlar, toplumsal olayları betimleyen oyunlar, 
savaş temalı, sevgi ve şefkati anlatan oyunlar, savaşçı uğurlama gibi çeşitli dans örneklerinin yanı sıra tarım ve 
çeşitli mesleklerle ilgili milli danslar özellikle vurgulanmalıdır. 

Anahtar Kelimeler: Dans, Tür, Ritmik Hareketler, Koreografi, Koreografik Hareketler 

THE ROLE OF FOLK DANCES IN THE DEVELOPMENT OF THE ART OF 
AZERBAIJAN CHOREOGRAPHY 

Abstract 

One of the most important areas of Azerbaijani musical folklore is dance music, which stands out with its 
variety of genres and images. As with folk songs, dances also reflect the character, thoughts and feelings of the 
creators of this genre. However, the uniqueness of Azerbaijani national dances is determined by the age 
characteristics of the performers. 

One of the remarkable features of Azerbaijan's national dances is that most of them have a solo character. 
Therefore, the presence of solo performance in both women's and men's dances creates the uniqueness of the dances. 
However, among the dances there are examples performed in couples and groups, and they attract attention by 
creating a more artistic image. 

Azerbaijani dances also stand for national moments. Like Azerbaijani folk songs, the melody of the dances 
stops at shur, segah, rast moments. Depending on the characteristics of the dances, the intonations of the rast 
moments are characteristic for wise and heroic dances. Compared to men's dances, women's dances are based on 
the intonations of segah and shur maqams. 

National dances reflect the physical and spiritual capabilities of society with their music, rhythms and 
movements. National dances related to agriculture and various professions, as well as various examples of dances 
such as imitation, games describing human-nature relations, games expressed by numbers, games describing social 
events, war-themed games, games describing love and compassion, warriors' farewells, should be emphasized. 

Keywords: Dance, Genre, Rhythmic Movements, Choreography, Choreographic Movements 

 

 

* Profesör Doktor. Bakü Koreografi Akademisi, Bilim ve Sanat İşleri Üzere Rektör Yardımcısı. 
habibamamedova2025@gmail.com 
DOI: 10.37609/akya.4004.c3186



Azerbaycan dansları da makama -  halk şarkıları gibi, dansların melodisi de şur, segah ve rast 
anlarına dayanır. Dansların özelliklerine bağlı olarak, rast anının tonlamaları bilge ve kahramanlık 
dansları için karakteristiktir. Erkek danslarıyla karşılaştırıldığında, kadın dansları segah ve şur 
makamlarının tonlamaları üzerine kuruludur. 

Azerbaycan halk danslarının ritmik özellikleri de benzer özelliklerden kaynaklanır. 
Karmaşık ritmin gerektirdiği performans hareketlerinin zorluğu ve karmaşıklığı, varyasyon ilkelerini 
oluşturur ve bu dansların temel özelliğidir. 

Performans özellikleri açısından, Azerbaycan halk danslarındaki koreografik öğelerin 
çeşitliliği, tempo göstergeleriyle belirlenir. Dolayısıyla, yavaş tempolu danslarda performans 
hareketlerinin akıcılığı ve zarafeti belirgin olsa da, hızlı tempolu danslarda hareketin türü değişir, 
daha sert hareketler ve küçük sıçramalar görülür. 

Dansların melodilerinin çoğu yumuşak bir yapıya sahip olsa da, melodinin gelişiminde belirli 
bir rol oynayan çeşitli ses sıçramaları içerirler. 

Azerbaycan halk danslarının ses ve ses yüksekliği bakımından oldukça çeşitli olduğu 
unutulmamalıdır: büyük ve yoğun ses yüksekliğine sahip dansların yanı sıra minyatür formlar da 
bulunur. Kadans-harmonik ve melodik dilin özelliklerine ve performans hareketlerine uyarlanmış 
milli dansların ses yüksekliği, milli danslarda koreografik unsurları ortaya çıkarır. 

Milli danslarda zıt unsurların varlığı, ritmik varyasyonların yaratılmasına da olanak tanır. Bu 
durumda, zıt unsurların dönüşümlü kullanımı, milli danslarda melodik çizginin zenginleşmesini 
sağlar. 

Azerbaycan halk danslarının çeşitliliği, müzikal dil ve ritmik özellikler açısından genişliği, 
bestecinin eserlerinde tezahürlerini belirler. Nitekim Üzeyir Hacıbeyli'nin "Öyle Değil, Bu" adlı 
müzikal komedisinde, Meşadi İbad'ın "Uzundere" adlı müzikal karakterinde, "Arşın Mal Alan" adlı 
müzikal komedisinde, "Gızların Horu", "Gızların Horu", "Kaladan Kalaya" ve Asyan'ın "Tarekeme" 
adlı dansında halk dansının melodik unsurları kullanılmıştır. Benzer yaklaşımlar diğer Azerbaycan 
bestecilerinin eserlerinde de görülmektedir. Ramiz Mustafayev'in "Vagif" operasında, Kari'nin birinci 
perdedeki performansı "Xalabacı" adlı halk dansına dayanmaktadır. Sultan Hacıbeyov'un "Gülşen" 
balesinde "Tarekeme", "Vagzalı", "Yallı" danslarının ritim-tonlamaları ve Vasif Adıgozalov'un 
"Natavan" operasının ilk perdesinde "Qıtqılıda" halk dansı kullanılmıştır. 

Halk dansların halk çalgılarıyla icra edilmesi, halk temelli özelliklerinin ifadesinde etkilidir. 
Bu nedenle, zurna, nagara ve çoğu durumda tar, tef ve kemençenin tını özellikleri, ulusal dansların 
ritmik karmaşıklığının daha derinlemesine incelenmesine olanak tanır. 

Azerbaycan halk danslarındaki koreografik unsurların daha belirgin hale getirilmesinde 
profesyonel sanatçılar da önemli bir rol oynamaktadır. Nitekim, tanınmış Azerbaycanlı dansçılar 
Amina Dilbazi, Afag Malikova, Roza Celilova, Tarana Muradova, Tamilla Mammadova, Boyukaga 
Mammadov, Kamil Dadaşov ve diğerleri, performanslarında hem milli halk, hem de koreografik 
unsurları korumada önemli rol oynamışlardır. 

 

 

 

 

 

 

 

SONUÇ 

Dolayısıyla milli danslar Azerbaycan folklorunun ayrılmaz bir parçasıdır. Azerbaycan milli 
dansları henüz tam olarak araştırılmamış olup, araştırmalar günümüzde de devam etmektedir. 
Ülkenin etnik zenginliği ve büyük tarihi geçmişi, bu alanın kapsamlı bir şekilde incelenmesini 
gerektirmektedir. Milli danslar, diğer sanat türlerinin aksine, ait oldukları toplumun özgün 
karakterini taşır. Toplumu oluşturan bireylerin düşünce ve davranışlarını yansıtır. Milli danslar, 
müzik, ritim ve hareketleriyle toplumun fiziksel ve ruhsal yeteneklerini yansıtır. Taklit, insan-doğa 
ilişkilerini gösteren oyunlar, sayılarla ifade edilen oyunlar, toplumsal olayları anlatan oyunlar, savaş 
temalı, sevgi ve şefkati gösteren oyunlar, bir askeri uğurlama gibi çeşitli dans örneklerinin yanı sıra 
tarım ve çeşitli mesleklerle ilgili milli danslar özellikle vurgulanmalıdır. 

Günümüzde, Azerbaycan'ın modern dünyaya katılımını sağlayan dans alanının gelişimine 
özel önem verilmektedir. Dans sanatının gelişimi için Bakü Koreografi Akademisi faaliyet 
göstermekte, üniversitelerde ve ortaokullarda dans kursları ve özel stüdyolar faaliyet göstermektedir. 
Çünkü milli danslar, değerlerimizin taşıyıcıları olarak kabul edilmektedir. Çılgın hareketleriyle 
bilinen Azerbaycan halkının, bölgesel farklılıklar nedeniyle farklı şekillerde de izlenen kendine özgü 
dans türleri vardır. Dolayısıyla milli danslar, Azerbaycan folklorunun ayrılmaz bir parçasıdır. 

Folklor, halkın geleneklere, maddi ve manevi kültüre olan bağlılığını kendi yöntemleriyle 
inceleyen, toplayan, sınıflandıran, değerlendiren ve bunları halk kültürü temelinde değerlendiren bir 
kimliktir. Azerbaycan milli dansları henüz tam olarak araştırılmamış olup, araştırmalar günümüzde 
de devam etmektedir. Ülkenin etnik zenginliği ve geniş tarihi geçmişi, bu alanın hemen 
incelenmesine olanak tanımamaktadır. Milli danslar, diğer sanat türlerinin aksine, ait oldukları 
toplumun özgün karakterini taşır ve toplumu oluşturan bireylerin düşünce ve davranışlarını yansıtır. 
Ülkemizin yüzünün bir göstergesi olan milli danslar, toplumun fiziksel ve ruhsal yeteneklerini 
müzik, ritim ve hareketlerle yansıtır. 

KAYNAKÇA 

Azərbaycan xalq musiqisinin antologiyası. V cild. // – Bakı: Öndər, – 2005.  –   456 s.  

Azərbaycan xalq rəqsləri. Fortepiano üçün işləmələr. // – Bakı: Mütərcim, – 2011. 

Azərbaycan xalq musiqisi. – Bakı: Elm, – 1981.  

Qədim Azərbaycan xalq rəqsləri. – Bakı: Elm, – 1981. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



TÜRK HALK OYUNLARI BÖLÜM MEZUNLARININ 
İSTİHTAMI VE İSTİHTAM SORUNLARI ÜZERİNE 

GÜNCELLEME 
İlknur BEKTAŞ* 

Özet 

Halk Oyunları oynamak, dans etmek yaygın algısının aksine pek çok açılardan kolektif yapısı kaynaklı 
kültürel bir kimlik taşıyıcısıdır. Aynı zamanda pek çok değerler bütünüdür. Toplumun hiyerarşik yapısını, kimi 
zaman her toplumda farklı olan kurallarını, duygudaşlığı, değerler paydaşlığı görülebilir, hissedilebilir. Bu 
bağlamda sadece hareket olarak algılamak, anlatmak ve var etmeye çalışmak yanıltıcı olur. Bu bağlamda belki de 
sadece oyun olarak düşünmeyip içinde bulunduğu her türlü fiziksel ve kültürel dokuyla bir bütün olduğu bilincini 
oluşturmak ve bu bilinci sürdürülebilir kılmak adına günümüze kadar birtakım çabalar ortaya konmuştur. Bu 
çabaların içinde en büyük dönüm noktası bir üniversite çatısı altında Türk Halk Oyunları Bölümünün kurulmasıdır. 
Metin, bu dönüm noktasının öncesi ve sonrası gelişmelerini ele alarak geçmişe ve bugüne ayna tutarak sonuçta 
çözüm önerisi içeren bir çerçevede oluşturulmuştur. 

Anahtar Kelimeler: Geleneksel Kültür, Halk oyunları, İstihtam 

Abstract 

Contrary to the common perception that playing folk dances and dancing are merely forms of movement, 
they are in fact carriers of cultural identity stemming from their collective nature. They also embody a wide range 
of values. Within them, one can observe and sense the hierarchical structure of society, the rules that may differ 
from one community to another, empathy, and shared values. Therefore, perceiving, describing, and attempting to 
sustain them merely as physical movements would be misleading. In this context, it is essential to recognize that 
folk dances should not be considered solely as games or performances, but rather as an inseparable whole 
intertwined with the physical and cultural fabric in which they exist. To foster and sustain this awareness, various 
efforts have been made up to the present day. The most significant milestone among these efforts is the 
establishment of the Department of Turkish Folk Dances within a university. This text examines the developments 
before and after this turning point, reflecting on the past and the present, and ultimately proposes a framework that 
includes possible solutions. 

Keywords: Traditional Culture, Folk Dances, Employment 

GİRİŞ 

Türk Halk Oyunları bölümünün ilki bilindiği üzere İstanbul Teknik Üniversitesi Türk 
Musikisi Devlet Konservatuarının çatısı altında 1985 de kurulmuştur. Bunu, arkasından Gaziantep 
ve Ege Üniversiteleri izlemiştir. Sonrasında başka üniversitelerde de kurularak sayısı artarak 
bugünlere gelinmiştir. Hatta sadece lisans eğitimiyle de kalınmamış yüksek lisans ve Sanatta yeterlik 
programları da açılmıştır.  

Bu aşamaya gelmeden öncesine kısa bir ayna tutacak olursak; 

Uzun yıllar sürdürülmüş çeşitli kurum ve kuruluşların, öğrenci birliklerinin faaliyetlerinin hatta 
bazen de kazanç amaçlı yapılan şahsi oluşumların Halk Oyunlarının günümüze kadar taşınmasında 
büyük katkıları olmuştur. Bunların içerisinde:  

KÖY ENSTİTÜLERİ 

17 Nisan 1940 da açılmış (28 Aralık 1938 tarihinde Millî Eğitim Bakanı olan Hasan Âli Yücel 
bizzat yönetmiş). 

* Profesör, İstanbul Teknik Üniversitesi Türk Musikisi Devlet Konservatuarı Türk Halk Oyunları Bölümü. 
demirbagi@itu.edu.tr 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3187



kaynak teşkil eden, ihtiyacın karşılanamaması durumunda ise Beden Eğitimi alanına kaynak 
teşkil eden yükseköğretim programları/fakülte mezunları,  

4. Talim ve Terbiye Kurulu Başkanlığınca yayımlanan "Öğretmenlik Alanları, Atama ve Ders 
Okutma Esaslarına İlişkin Çizelge” ye göre Müzik alanına kaynak teşkil eden yüksek öğretim 
programları mezunlarından, halk oyunları eğitimi aldığını belgeleyenler,  

5. Türkiye Halk Oyunları Federasyonu tarafından verilen en az 2. kademe “Halk Oyunları 
Antrenör Belgesi “ne sahip olanlardan, ilgili federasyon tarafından o yıl için vizesi yapılmış 
olanlar “şeklinde düzenlenmiştir”. 

• 1992 yılından itibaren Üniversitelerin Halk Oyunları Bölümleri akademik kadrolarında yer 
almaya başladılar. Giderek artan sayıda akademisyenin olduğu söylenmek mümkün. 

• Sayısı artmış olan Devlet Halk Dansları Topluluklarında dansçı olarak meslek hayatını 
sürdürenler bulunmakta. 

• Devlet korolarında, orkestralarında müzisyen olmayı seçenler. 

• Devlet de bir diğer çalışma sahası ilk ve orta dereceli okullarda kayıt dışı çalışmak ki bu çok 
yaygın ve asıl düğüm ve çözüm bekleyen konu da budur. 

İKİNCİ KOL: ÖZEL SEKTÖRDE YER ALMAK 

Özel dans topluluklarında halk oyunları performans sanatçısı olmak 

Özel organizasyon şirketlerinin kına, düğün gibi gecelere gönderdiği performans icrası 
yapmak.  Niteliği çok tartışılır, bazen halk oyunları oynamak, bazen bir enstrüman çalmak, söylemek, 
konukları ağırlamak gibi işler yapmak.  Buralarda görece farklı değerlendirmelere maruz kalarak 
emek karşılığı hakkaniyetsiz şartlarda çalıştırılmak.  

Tekne turlarında dans etmek.  

Özellikle yaz aylarında turistik otellerde “Türk Geceleri” adıyla halk oyunları şov 
topluluklarında icracı olmak. 

Serbest olarak müzisyenlik ya da ses icracılığı yapmak.  

Özel sektör, özellikle öğrencilikten başlayarak çok yaygın baş vurulan sektör ve de özellikle 
büyük dans topluluklarını dışında bırakarak söylemek zorundayım ki buralarda da kayıt dışı 
çalıştırılmaktalar. Hiçbir özlük haklarının olmadığı, emeklerinin karşılığını tam olarak alamadıkları 
bir sisteme ne yazık ki belki de mecburiyetten dahiller. 

Sayılan işlerin hiçbirini daha iyi ya da kötü diyerek nitelendiremeyiz. Birbirleriyle kıyaslamak 
adına değil, önemle vurgulanmak istenen mevzu çalışma şartları ve yaptıkları işlerin niteliğinin 
önemli olduğu konusuna dikkat çekmek. Neden önemli kısmı ise yazının başında da ifade edildiği 
gibi halk oyunlarının salt bir hareket olmayıp ortaya çıktığı coğrafyada örüntülendiği her şeyle bir 
değer olduğudur. Tek başına sadece hareket olarak algılamak onu çevreleyen dinamiklerden koparır 
ve onunla var olan pek çok şey bir de bakmışsınız ki artık hiç anılmaz olur. Bu da onun kolektif yapısı 
gereği nesiller boyu üstüne katılan değerlerle ortaya çıkan zengin yapısını yok eder. Bu nedenle ne 
yapılırsa yapılsın bu bakış açısın kaybetmemek, buna uygun hareket etmek ve buna göre ürün ortaya 
çıkarmak ve nitelik vazgeçilmemesi gereken kriterler olmalıdır. 

Sayılan tüm iş platformlarının içinde mezunlarca bugün en yaygı yapılan iş ilk ve orta 
dereceli okullarda halk oyunları faaliyetlerinde halk oyunları öğretmek.  

Uzun yılladır pek çok kişinin deneyimlediği bir durum vardır. Bir okulda çalışırsınız. 
Müfettiş geldiğinde size izin verirler.” Müfettiş aman sizi görmesin”. Tüm Türkiye ‘de herkes bilir ki 
neredeyse tüm ortaöğretim kurumlarında halk oyunları faaliyet olarak yapılmaktadır. Ancak sizin 

resmi olarak “Halk Oyunları” öğretmeni sıfatıyla milli eğitimde yerinizin olmayışı tam da bu sonucu 
kaçınılmaz kılmaktadır. Bu durum neden kalıcı bir statüye kavuşturulamamakta. Açıkçası sene 1990 
üniversiteden ilk mezunları çıktı. Yıllar önce durum buydu. Bugün 2025 yılındayız. Üstünden de 40 
yıl geçti. Durum değişti mi. Hayır değişmedi.  

SONUÇ VE ÖNERİLER 

Sonuç olarak Halk oyunlarının yıllar içerisinde popülaritesi artarak günümüze kadar 
gelmiştir. Artık bir” Sahne Performans Sanatı” olarak kabul edilmektedir. Bu konuda eğitim veren 
Üniversitelerin Halk Oyunları bölümleri ve çok sayıda mezunları vardır. Bu mezunların çok çeşitli 
çalışma alternatifleri bulunmaktadır. Temel olarak icracı ya da öğreticilik olarak ayrılan bu 
alternatiflerden en yaygın yapılanı okullarda Halk Oyunları öğreticiliğidir. Bu konuda hali hazırda 
mezunları tatmin edecek bir mevzuat bulunmamaktadır. Olması gereken çözüm çalıştırıldıkları 
kurumlarda Halk oyunları öğretmeni sıfatıyla yasal olarak var olabilmeleridir. 

KAYNAKÇA 

Dijital Kaynak 

https://e-yaygin.meb.gov.tr/download.ashx?fileID=9556 

Sözlü Kaynak: 

Bombacı, Serdar, Millî Eğitim Bakanlığı Çıralık ve Yaygın Eğitim Genel Müdürlüğü- Halk Eğitimi 
Merkezlerinde Türk Musikisi Devlet Konservatuarı Türk Halk Oyunları Bölümü mezunu 
olup “Türk Halk Oyunları” öğretmeni unvanı ile çalışan kadrolu öğretmen, Kişisel Görüşme, 
30.09.2025, İstanbul. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



TÜRK HALK OYUNLARI BÖLÜM MEZUNLARINA 
YÖNELİK İSTİHDAM OLANAKLARI ÇERÇEVESİNDE 
TEMEL EĞİTİM VE ORTAÖĞRETİME İLİŞKİN ETKİN 

ÇÖZÜM ÖNERİLERİ  
Kamile Perçin AKGÜL* 

Özet 

Toplumsal ve kültürel değerlere adanmışlık, sahiplenme içgüdüsü ve sanatçı duyarlılığıyla yaklaşan Türk 
Halk Oyunları Bölüm Mezunları, edindirilmiş pedagojik birikime ve teknik altyapıya karşın, istihdam konusunda 
ciddi sınırlılıklarla karşılaşabilmektedirler. Kendilerine sunulmuş öğretmenlik hakları çevrçevesindeyse halk 
oyunları öğretmeni olarak yetiştirilmiş olmalarına karşın, yalnızca çok kısıtlı bir oranda müzik öğretmeni olarak 
atanabilme şansı yakalayabilmektedirler. Bu çalışmanın amacı, Türk Halk Oyunları Bölüm Mezunlarının istihdam 
edilebilirliğini arttırmaya yönelik çözüm önerileri geliştirmek ve bu önerilerin temel eğitim ile ortaöğretim 
düzeyinde uygulanabilir politikalar çerçevesinde değerlendirilebilmesine katkıda bulunabilmektir.  

Araştırmada nitel yöntem kullanılmış, veri toplama sürecinde yarı yapılandırılmış görüşmeler ve 
döküman incelemesi yapılmıştır. Bulgular, halk oyunları derslerinin eğitim programlarında etkin biçimde 
kullanılamadığını, lisans düzeyinde eğitim almış mezunların mesleki statülerine ilişkin karşı karşıya kalmış olduğu 
belirsizlik ve istihdam kısıtı nedeniyle yeterince toplumsal fayda sunamadıklarına işaret etmiştir.   

Anahtar Kelimeler: Türk Halk Oyunları, İstihdam, Eğitim Politikası, Kültürel Miras, Müfredat Geliştirme 

EFFECTIVE SOLUTION SUGGESTIONS REGARDING BASIC EDUCATION AND 
SECONDARY EDUCATION WITHIN THE FRAMEWORK OF EMPLOYMENT 

OPPORTUNITIES FOR TURKISH FOLK DANCES DEPARTMENT GRADUATES 

Abstract 

Turkish Folk Dance Department graduates, who approach social and cultural values with dedication, a 
sense of ownership, and artistic sensitivity, may face significant employment limitations despite their acquired 
pedagogical knowledge and technical background. Despite being trained as folk dance teachers within the 
framework of the teaching rights granted to them, they are only very rarely eligible to be appointed as music 
teachers. The purpose of this study is to develop solutions to increase the employability of Turkish Folk Dance 
Department graduates and to contribute to the evaluation of these suggestions within the framework of applicable 
policies at the primary and secondary education levels. 

Qualitative methods were used in the research, and semi-structured interviews and document analysis 
were used in the data collection process. The findings indicated that folk dance courses were not being used 
effectively in educational programs and that graduates with undergraduate degrees were not providing sufficient 
social benefits due to the uncertainty they faced regarding their professional status and employment constraints. 

Keywords: Turkish Folk Dances, Employment, Education Policy, Cultural Heritage, Curriculum 
Development 

GİRİŞ 

Türk Halk Oyunları, toplumların tarihsel ve kültürel kimliğini yansıtan eşsiz niteliklerle 
harmanlanmış sözsüz iletişim biçimi ve yaşayan mirasıdır. Bu sanat dalı, kültürel birikimin korunma 
ve aktarılma aşamalarında oldukça önemli bir rol üstlenmektedir. Bu bağlamda, yükseköğretim 
düzeyinde Türk Halk Oyunları Bölümlerinin açılmış olması, söz konusu değerlerin nesilden nesile 
aktarımı sürecinde oldukça anlamlıdır. Ancak kültür misyoneri olarak yetiştirilmiş uzmanların 
istihdam alanlarında karşılaştıkları zorluklar, kültür aktarımını yeterince olanaklı kılmamaktadır. 
Eğitmenin eğiteceği kitleyle buluşamıyor oluşu, eğitmene yapılan yatırımı da 

* Profesör Doktor, Gaziantep Üniversitesi Türk Musikisi Devlet Konservatuarı. kamileakgul@yahoo.com 
DOI: 10.37609/akya.4004.c3188



• Yeterince mezun olmadığına ilişkin kaygı gerekçesiyle kaçınılacak bu hamleye çözüm 
kapsamında mezunlara ek olarak, pedagojik formasyonu almış Türk Halk Oyunları 
Federasyonu Antrenörleri’nden de yararlanılması. 

• Halk Oyunlarının “Kültürel Miras”, “Sanat”, “Müzik” veya “Beden Eğitimi” dersleriyle 
ilişkilendirilerek, ders programlarına dahil edilmesi (Erdem, 2020; T.C. MEB,2023).  
*Kültürel Proje Fonları kapsamında TÜBİTAK, AB ve UNESCO destekli projelerde Türk Halk 
Oyunları Uzmanlarının aktif olarak yer alması (Unesco, 2022). 
*Her okulda Halk Oyunları Kulüplerinin oluşturulması ve mezunların danışman veya 
eğitmen olarak görevlendirilmesi. 

• Seçmeli halk oyunları derslerine halk oyunları mezunları varken, bu alanda hiç bir alt yapıya 
sahip olmayan beden eğitimi mezunlarının girmemesi.   

• Uygulamaya girmiş “Beden Eğitimi ve Oyun” derslerinin halk oyunları mezunları tarafından 
da yürütülebilmesi. 

• Yerel Yönetim ve Üniversite İşbirliği: belediyeler, il kültür müdürlükleri ve üniversiteler 
arasında sürekli eğitim merkezleri kurulması (Aksoy, 2021). 

• Mezunların yerel yönetimler kapsamında kullanımı aşamasında kazançta bölgesel farklar 
giderilerek, yakalanan standartla düşük ücretle hizmet alımının giderilmesi. 

• Kültüre sahip çıkma yükümlülüğü çerçevesinde Millî Eğitim Bakanlığı kadar Kültür ve 
Turizm Bakanlığı da sorumluluk alarak, her ilin kültür müdürlüklerine alan araştırmalarında 
değerlendirilmek üzere araştırmacı kadrosunda halk oyunları mezunlarını ataması. 

• Kültür Bakanlığı kapsamında var olan halk dansları topluluklarında yönetici, hoca ya da 
dansçı kadrolarında alanın akademik alt yapıya sahip halk oyunları bölüm mezunlarının 
değerlendirilmesi.     

• Çözüm arayışları kapsamında yaşanabilecek olası sorunlara ilişkin Cumhurbaşkanlığı Kültür 
ve Sanat Politikaları Kurulu’nun katkı sunması. 

• Sanatsal ve kültürel değerlerin öneminin vurgulanması aşamasında medya ve sosyal 
medyanın etkin, etkili ve bilinçli bir biçimde kullanılması.   

Toplumların kültürel sürekliliği ancak edinilmiş maddi-manevi değerler bütününün 
korunup, yaşatılması ve kuşaktan kuşağa özenle aktarılmasıyla mümkündür. Bu bağlamda; gerek 
milli eğitim, gerekse yaygın eğitim kapsamında yer alan mevcut seçeneklere eklemlenmiş kültür ve 
turizm kurumları kadar, ilgili federasyonlar, özel topluluk ve prodüksiyonlar ve akademik kariyer 
seçenekleri de çözüm ortağı olarak nitelense bile, kalıcı çözüm halk oyunları derslerinin eğitim 
sistemine zorunlu ders olarak entegre edilmesinde gizlidir. Ancak bu yolla yakalanacak kültürel 
bilinç, toplumsal zeminde yer bulabilecek kültürel çeşitliliğin korunma şansına ve onun toplumsal 
faydaya dönüşümüne olanak sağlayabilecektir.  

SONUÇ 

Milli değerlerine, sanata ve kültüre karşı sorumlu ve duyarlı bir kitle olan Türk Halk 
Oyunları Bölüm Mezunlarının istihdam sorunu, her ne kadar mezunların bireysel sorunu gibi 
algılanıyor olsa da toplumsal bir sorundur. Toplumların varoluş nedeni yaşanmışlıklarının 
unutulmaya yüz tutması, ancak zengin kültüre sahip toplumları tehdit olarak yorumlayan küresel 
güçlere keyif verir. Tektipleştirmeyi misyon edinmiş bu yaklaşım, değerlerin korunup yaşatılmasını 
elbette takdirle karşılamayacaktır. Küresel güçlerin bu çabalarına karşılık, kurgulanmış bilinçli ulusal 
eğitim politikalarıyla; 1989-1990 eğitim öğretim yılı itibariyle eğitime başlamış güzel sanatlar liseleri 
ve 2024-2025 de hayata geçirilmiş güzel sanatlar ortaokulları, sanatsal duyarlılığın toplumsal 
zeminde yaygınlaşabilme şansını sunmuştur. Sahip olunan kültürel çeşitliliğin korunup yaşatılması 

konusunda sergilenmiş bu duyarlılık kapsamında; hem kültürel hem sanatsal hem de eğitsel 
içerikleriyle önemli ölçüde katkı sunabilecek halk oyunları derslerinin müfredata eklemlenmesi de, 
milli değerleriyle bütünleşmiş bir gençliğin inşa sürecini pekiştirmiş olacaktır. Bu yolla kazandığı 
psikomotor becerileri kadar, kendini ifade etme becerisi, özgüveni, grup içi uyumu, müzikle uyumu 
ve bedensel farkındalığı pekişen nesil hem sosyalleşebilme şansı yakalamış hem de enerjisini işlevsel 
kazanımlar için harcarken, dinginleşen ruhuyla, ekip ruhunun keyfini keşfetmiş olacaktır.  Böylelikle 
gelecek nesillere milli değerlerin ve kültürün mayasının daha temel eğitim sürecinde aktarımı ve 
ortaöğretimde pekiştirilmesi; geçmişini, tarihini, kültürünü ve değerlerini önemseyen ve daha da 
önemlisi kim olduğunu nereden geldiğini bilen nesiller yetiştirilmesi açısından büyük önem 
taşımaktadır.  

KAYNAKÇA 

Aksoy, M. (2021). Halk Oyunları Eğitiminde Uygulama Sorunları ve Çözüm Önerileri. Ankara: Gazi 
Kitabevi. 

Erdem, S. (2020). Kültürel Mirasın Eğitime Entegrasyonu: Türkiye Örneği. Milli Eğitim Dergisi, 
49(228), 45–68. 

Kaya, H. (2019). Halk Oyunları Bölümü Mezunlarının İstihdam Sorunları. Sanat ve Eğitim 
Araştırmaları Dergisi, 7(2), 95–112. 

T.C. Millî Eğitim Bakanlığı (2023). Kültürel Mirasın Eğitimdeki Yeri ve Önemi Raporu. Ankara: MEB 
Yayınları. 

UNESCO (2022). Intangible Cultural Heritage and Education: Policy Frameworks and Best Practices. 
Paris: UNESCO Publishing. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



FROM SYMBOL TO FLOW: REFLECTIONS ON HOW 
TO EMBODY A CHARACTER IN DANCE 

Lydia ZEGHMAR* 
Abstract 

In the Aegean region of Turkey, the zeybek musical and choreographic tradition conveys a heroic ethos 
associated with the mountain bandits—known as the Zeybek and led by the Efe—who challenged local Ottoman 
authorities. In this contribution, I propose to explore the modes of personification of the heroic figure of the Efe as 
embodied in the practice of zeybek dance**. This article focuses on the performative sequence known as the 
“promenade” (dolaşma, gezinleme), an improvisatory prelude undertaken by the solo dancer. This preliminary phase 
consists of a brief yet highly charged improvisational walk during which the performer negotiates a rhythmic and 
affective alignment with the accompanying musicians. Within emic discourse, this transitional moment is construed 
as a manifestation of the dancer’s soul and temperament, understood as essential to the authenticity of the 
performance. I argue that the promenade operates as a liminal passage that blurs the boundary between walking and 
dancing, and between the dancer’s personal identity and the enacted figure of the Efe. 

Keywords: Zeybek, Performance, Promenade, Embodiment, Turkish Dance, Improvisation 

Özet 

Türkiye’nin Ege bölgesinde zeybek müzik ve dans geleneği, yerel Osmanlı otoritelerine karşı çıkan ve Efe 
liderliğindeki dağ eşkıyaları olan Zeybeklerle ilişkilendirilen kahramanca bir ruh taşır. Bu yazıda, Zeybek dansında 
canlandırılan Efe figürünün nasıl kişileştirildiğini incelemeyi öneriyorum. Makale, tek dansçı tarafından 
gerçekleştirilen ve “dolaşma” (dolaşma, gezinleme) olarak adlandırılan performans bölümüne odaklanmaktadır. Bu 
bölüm, kısa ama yoğun bir doğaçlama yürüyüşten oluşur ve dansçının müzisyenlerle ritim ve duygu uyumu 
yakalamasını sağlar. Zeybek geleneğinde bu geçiş anı, dansçının ruhunu ve karakterini yansıttığı için performansın 
gerçekliği açısından çok önemlidir. Bu yazıda, dolaşmanın yürüyüş ile dans arasındaki sınırı ve dansçının kendi 
kimliği ile canlandırdığı Efe figürü arasındaki farkı belirsizleştiren bir eşik işlevi gördüğünü savunacağım.  

Anahtar Kelimeler: Zeybek, Performans, Yürüyüş, Bedenselleşme, Türk Halk Oyunları, Doğaçlama 

ZEYBEK TRADITION. FROM MOUNTAIN BANDITS TO DANCE 

Zeybek is a term that refers both to historical figures associated with a particular form of 
Anatolian banditry during the late Ottoman period and to an eponymous repertoire of folk dance. 
The Zeybek gangs were composed of poor peasants who had taken up brigandage, deserters fleeing 
conscription, idle irregular fighters returning from military campaigns, or freed and runaway slaves 
cut off from all social ties. These groups, usually numbering around ten to twelve men, were 
organized in a strictly hierarchical structure under the command of a leader : the Efe. Gang members 
were often bound by ties of kinship and belonged to the same family clan. 

Zeybek popular tradition—comprising dances, musical pieces, and sung poetry—keeps alive 
the memory of these mountain bandits. Over time, it has become emblematic of the Aegean region 
within the national cultural space. What makes it distinctive among Anatolian folk traditions is its 
possibility of solo performance and the figure it brings to life: that of the Efe bandit, situated 
somewhere between history and myth. In the valley of the Little Meander (Küçük Menderes), and 
especially in the town of Tire, where I conducted my fieldwork, stories about these brigands—who 
once took refuge in the surrounding mountains during the Ottoman period (Yetkin 1997)—still 
inspire both the dancers’ grave facial expressions and the solemn rhythm of certain performances. 

 

* Université Toulouse Jean-Jaurès, lydiazeghmar@gmail.com 
** This paper draws on my doctoral research about zeybek folk tradition in Aegean Turkey (Zeghmar 2022) and on 
an article, I published in French (Zeghmar 2021), from which I briefly share a few key points.
DOI: 10.37609/akya.4004.c3189



restraint, too, makes perceptible an inner world striving to emerge into visibility. This is where the 
dance moves from “showing something” to “becoming something.” In other words, through his gaze 
and the slowness of his movements during the promenade, the dancer invites us to pay attention not 
to what he does, but to what is happening within him. 

CONCLUSION 

The short transitional phase of the promenade offers a fascinating entry point for reflecting on 
embodiment and transformation in performance. I have focused on this specific moment to analyze 
how dance emerges from a simple walk and, at the same time, what the dance itself makes visible. 
Exploring the conditions under which the dance appears also shows how the zeybek dancer manages 
to make us feel the presence of the heroic figure, the Efe. Through the solitary and ostentatious walk 
of the promenade, the zeybek dancer does not simply prepare to perform—he enters into a process of 
becoming, in which his gestures, rhythm, and gaze progressively open a space of transformation. This 
tension between person and character, between walking and dancing, is what gives the zeybek its 
expressive depth. 

More precisely, the specificity of zeybek dancing lies not in choreographic innovation or fixed 
meanings but in the modulation of intensity, rhythm, and gestural transitions. Presence emerges here 
from modulation, from the breath of the dance, from the way energy circulates and transforms. This 
process rests on a delicate balance between control and release, gravity and suspension. It reminds 
us that dance is not a language of signs but a sensitive, lived experience. 

Through the promenade, the dancer not only evokes the memory of the mountain bandits but 
also makes visible the very act of becoming—the passage from symbol to flow, from representation 
to presence. It is neither pure movement nor narrative representation but a process of transformation 
in which the performer prepares himself physically, emotionally, and socially to “become” the Efe. 
The promenade best reveals this unique quality of zeybek dance: it is pure transition, a continuous flow 
rather than a sequence of fixed symbols or poses. It is within this movement—between control and 
release, form and feeling—that the dancer reaches a different state of being. 

BIBLIOGRAPHY 

Arnaud-Demir, F. (2013). Écoute et danse rituelle dans le semah des Alévis de Divriği (Turquie). 
Cahiers de littérature orale, 73–74, 79–100. 

Bakka, E., & Karoblis, G. (2010). Writing a dance : Epistemology for dance research. Yearbook for 
Traditional Music, 42, 167–193. https://doi.org/10.1017/S0740155800012704 

Barba, E., & Savarese, N. (Éds.). (2008). L’énergie qui danse. L’Entretemps. 

Chabbi, J. (1997). Le seigneur des tribus : L’islam de Mahomet. Noêsis. 

Cler, J. (2000). Le bandit d’honneur, « double » du danseur en Turquie occidentale. Dans C. Méchin 
& I. Bianquis (Éds.), L’ombre et le double (pp. 185–197). L’Harmattan. 

Gibert M.P. (2009). Danse et catégorisation. Quelques pistes de réflexion pour une anthropologie de 
la danse. In Alvarez-Pereyre F. (ed.). Catégories et catégorisations : Une perspective 
interdisciplinaire, Louvain-Paris-Dudley, Peeters, 193-236. 

Van Dyk, K. (2010, 19 juin). Sentir, s’extasier, danser (1). Implications philosophiques. 
https://zeybek.implications-philosophiques.org/penser-laction/sentir-sextasier-danser-1/ 

Yetkin, S. (2018 [1997]). Ege’de eşkiyalar. Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 

Zeghmar, L. (2021). Être dansé : La promenade du danseur de zeybek (Turquie). Ateliers 
d’Anthropologie. https://journals.openedition.org/ateliers/14577 



restraint, too, makes perceptible an inner world striving to emerge into visibility. This is where the 
dance moves from “showing something” to “becoming something.” In other words, through his gaze 
and the slowness of his movements during the promenade, the dancer invites us to pay attention not 
to what he does, but to what is happening within him. 

CONCLUSION 

The short transitional phase of the promenade offers a fascinating entry point for reflecting on 
embodiment and transformation in performance. I have focused on this specific moment to analyze 
how dance emerges from a simple walk and, at the same time, what the dance itself makes visible. 
Exploring the conditions under which the dance appears also shows how the zeybek dancer manages 
to make us feel the presence of the heroic figure, the Efe. Through the solitary and ostentatious walk 
of the promenade, the zeybek dancer does not simply prepare to perform—he enters into a process of 
becoming, in which his gestures, rhythm, and gaze progressively open a space of transformation. This 
tension between person and character, between walking and dancing, is what gives the zeybek its 
expressive depth. 

More precisely, the specificity of zeybek dancing lies not in choreographic innovation or fixed 
meanings but in the modulation of intensity, rhythm, and gestural transitions. Presence emerges here 
from modulation, from the breath of the dance, from the way energy circulates and transforms. This 
process rests on a delicate balance between control and release, gravity and suspension. It reminds 
us that dance is not a language of signs but a sensitive, lived experience. 

Through the promenade, the dancer not only evokes the memory of the mountain bandits but 
also makes visible the very act of becoming—the passage from symbol to flow, from representation 
to presence. It is neither pure movement nor narrative representation but a process of transformation 
in which the performer prepares himself physically, emotionally, and socially to “become” the Efe. 
The promenade best reveals this unique quality of zeybek dance: it is pure transition, a continuous flow 
rather than a sequence of fixed symbols or poses. It is within this movement—between control and 
release, form and feeling—that the dancer reaches a different state of being. 

BIBLIOGRAPHY 

Arnaud-Demir, F. (2013). Écoute et danse rituelle dans le semah des Alévis de Divriği (Turquie). 
Cahiers de littérature orale, 73–74, 79–100. 

Bakka, E., & Karoblis, G. (2010). Writing a dance : Epistemology for dance research. Yearbook for 
Traditional Music, 42, 167–193. https://doi.org/10.1017/S0740155800012704 

Barba, E., & Savarese, N. (Éds.). (2008). L’énergie qui danse. L’Entretemps. 

Chabbi, J. (1997). Le seigneur des tribus : L’islam de Mahomet. Noêsis. 

Cler, J. (2000). Le bandit d’honneur, « double » du danseur en Turquie occidentale. Dans C. Méchin 
& I. Bianquis (Éds.), L’ombre et le double (pp. 185–197). L’Harmattan. 

Gibert M.P. (2009). Danse et catégorisation. Quelques pistes de réflexion pour une anthropologie de 
la danse. In Alvarez-Pereyre F. (ed.). Catégories et catégorisations : Une perspective 
interdisciplinaire, Louvain-Paris-Dudley, Peeters, 193-236. 

Van Dyk, K. (2010, 19 juin). Sentir, s’extasier, danser (1). Implications philosophiques. 
https://zeybek.implications-philosophiques.org/penser-laction/sentir-sextasier-danser-1/ 

Yetkin, S. (2018 [1997]). Ege’de eşkiyalar. Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 

Zeghmar, L. (2021). Être dansé : La promenade du danseur de zeybek (Turquie). Ateliers 
d’Anthropologie. https://journals.openedition.org/ateliers/14577 

Zeghmar, L. (2022). Zeybek ou le soi héroïque : Usage politique, esthétique et mise en scène de la figure d’un 
bandit ottoman en Turquie égéenne contemporaine (Thèse de doctorat, Université Paris-Nanterre). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ÇOK DİSİPLİNLİ BİR BİLİM ALANI OLARAK 
ETNOKOREOLOJİ 

Mehmet Öcal ÖZBİLGİN* 
Özet 

Etnokoreoloji, dans olgusunun kültürel ve toplumsal bağlamda incelenmesini temel alır. Dansın kültürel 
kodlarının çözümlemesi, birçok açıdan antropoloji, etnoloji, sosyoloji, felsefe, folklor ve koreoloji gibi disiplinlerle 
kesişim noktalarına sahiptir. Etnokoreolojinin diğer disiplinlerle olan ilişkisini derinlemesine anlamak, geleneksel 
dans çalışmalarında disiplinler arası analizlerin yapılmasına olanak sağlamaktadır. Bu çalışma, dans 
araştırmalarında çok disiplinli çalışmaların gerekliliğini vurgulamanın yanı sıra Etnokoreoloji alanının 
özgünlüğünü ortaya koymayı amaçlamaktadır. 

Bu çalışmada, karşılaştırmalı analiz deseniyle etnokoreolojiyi, diğer disiplinlerle ilişki düzeylerini ele 
alacaktır. Araştırma, dansın bu alanlarda nasıl incelendiğini ve etnokoreolojinin bu bağlamdaki özgün bakış açısını 
analiz edecektir. Doküman analizi yöntemi kullanılarak teorik çerçevede kültürel bağlam, disiplinler arası analiz ve 
yapısal yaklaşımlar temel alınacaktır.  

Dansın temel özelliği ritmik insan hareketlerine dayanmasıdır. Bir dans analizinde, dansı diğer hareket 
formlarından ayırt edebilmek için, öncelikle sürat, çeviklik, ağırlık, denge gibi, dansın statik ve kinetik olgularının 
fiziksel özelliklerine odaklanılır. Ancak dans, hoplamak, dönmek, beceri, kuvvet vb. sportif hareket kalıpları 
özellikleri taşımasına rağmen, “tasarım, anlam ve yaratıcılık” unsurlarını içeren sanatsal bir kültür ürünü olarak, 
diğer gösteri ya da hareket performanslarından ayrılır.  

Dans, semboller aracılığıyla ritmik ve estetik olarak şekillendirilen kültürel unsurların, insan 
davranışlarıyla iletildiği bir sözsüz iletişim aracıdır. (Hanna, Kasım / Aralık 1988, s. 40), (Hanna, 1979, s. 26). Somut 
bir devinim formuna sahip olmasının yanı sıra, duygu ve hislere yönelik ifade edilmek istenen soyut eylemin 
amacını, bir bütünlük içinde, birlikte görünür kılar. Dansta, duygu ve düşünceler, semiotik ve paralinguistik bir 
sistem içerisinde kavramsallaşır. Böylece dans, birey-toplum, doğa-doğaüstü durumlar arasındaki ilişkiyi kuran, 
iyileştiren, sağaltan işlevler görür. 

Her kültürde dansın yerel estetik unsurları, o kültürü paylaşan insan topluluğu tarafından kabullenilmiş 
anlamlar içerir. İnsanoğlu doğa ve doğaüstü olguların etkisi altında kurguladığı dünyevi eğlenceler ve inançsal 
törenlerinde dansı bir iletişim yöntemi olarak kullanmıştır. Bu tür sosyal iletişim ortamlarında, ortak bir toplumsal 
bilinç oluşturmak için dansın aracılığına ihtiyaç duymuştur. Doğumdan ölüme, hasat zamanlarında, avda, savaşta, 
kutlamalarda, toplumun temel birleştirici unsuru dans olmuştur.  (Sachs, 1937, s. 4) 

Walter Abell, bir toplumun kültürünü anlayabilmek için, “sanattaki ortak rüya” yı ortaya çıkaran 
psikotarihi metodun uygulanmasının kaçınılmaz olduğunu söyler. Bütün sanatlar gibi dansta; tarih, gelenek, mitler 
vb. bir “Ortak Bilinçaltı” (Abell, 1966, s. 45) düşüncesine dayandırır. Kuşaktan kuşağa aktarılan geleneksel 
oyunların kadim kökeni, inanç törenlerinde, sosyal uygulamalarda ya da tarihi olaylarda bulunabilir. 

Dans alanının bilimsel keşfi, sosyoloji, psikoloji, felsefe, vb. gibi farklı disiplinlerden gelen 
akademisyenlerin ilgisi ile, 19. yüzyılda başlamıştır. Diğer disiplinlerle beslenerek gelişen dans çalışmaları, 20. 
yüzyıl’ın ikinci yarısında kendi yöntem ve kuramlarını geliştirmeye başlamıştır. Günümüzde Etnokoreoloji disiplini 
geleneksel dansı kendi yöntemleriyle metodolojik ve kavramsal olarak inceleyen bir bilim alanına evrilmiştir.  

Anahtar Kelimeler: Etnokoreoloji, Çokdisiplinlilik, Disiplinlerarasılık, Kesişimsellik  

ETHNOCHOREOLOGY AS A MULTIDISCIPLINARY FIELD OF SCIENCE 

Keywords: Ethnocoreology, Multidiciplinarity, Interdiciplinarity, Intersectionality 

 

 

* Profesör Doktor, Ege Üniversitesi, Devlet Türk Musikisi Konservatuvarı Türk Halk Oyunları Bölümü. 
ocal.ozbilgin@ege.edu.tr  
DOI: 10.37609/akya.4004.c3190



Etnokoreolojide Güncel Çok Disiplinli Çalışma Alanları 

Etnokoreoloji alanının diğer disiplinlerle işbirliği gerektiren güncel yönelimlerine örnek 
olarak aşağıdaki konular verilebilir 

• Toplumsal cinsiyet temsilleri 
• Göç ve kimlik çalışmaları 
• Dijitalleşme ve performans kültürü 
• Kültürel miras ve korunması 
• Toplum psikolojisi 
• Halk sağlığı 
• Sinirbilim 
• Ekoloji 
• Ekonomi 
• Siyaset 
• Vb. 

 
SONUÇ 

Çok katmanlı bir yapı gösteren kültür kavramını derinlikli anlamak için farklı disiplinlerin 
birlikte çalışmasına ihtiyaç duyulmaktadır. Dans kültürü bir yönüyle estetik ve sanatsal bir form, öte 
yandan kimlik, tarih, vb gibi unsurların sembolik anlatımlarının taşıyıcısıdır. Etnokoreoloji, dansın 
fiziksel, toplumsal ve kültürel bütününü görüp sentezleyecek kapsamlı bir yaklaşıma duyulan 
ihtiyaçtan doğmuştur. Kendine has yöntem ve metodlarını uyguluyor olmasına rağmen, çok yönlü 
bakış gerektiren dans olgularını çözümleyebilmek için Antropoloji, Etnoloji, Sosyoloji, Felsefe, 
Folklor, Koreoloji vb. disiplinlerin yaklaşımlarına başvurmaktadır. Aynı şekilde, insanı odak 
noktasına alan bütün diğer disiplinlerin Etnokoreoloji disiplini ile işbirliği içinde yaptığı bütüncül 
çalışmalarda, kültürel, tarihsel, sosyal ve psikolojik kavramların derinlemesine tanımlanmasında çok 
verimli bilgilere ulaşılmaktadır. Etnokoreoloji, sadece kendine has çok disiplinli yapısıyla değil, yanı 
sıra, diğer disiplinlere sağladığı katkılarla da öne çıkan bir bilim dalı olarak, bilim dünyasını 
cezbetmektedir. 

KAYNAKÇA 

Abell, W. (1966). The Collective Dream in Art: A Psychohistorial Theory of Culture. New York: 
Schocken Books. 

Auge, M., & Colleyn, J.-P. (Ekin-2005). Antropoloji. (İ. Yerguz, Dü.) Ankara: Dost Kitapevi Yayınları. 

Bakka, E. (2024). KİMİN DANSLARI KİMİN OTANTİKLİĞİ . İzmir: Yayımlanmamış Ders Notları. 

Bakka, E., & Karoblis, G. (2010). Writing "A Dance": Epistemology For Dance Research. 12 2024 
tarihinde https://www.jstor.org: https://www.jstor.org/stable/41201384 adresinden alındı 

Benesh, R. (1966). The Institute of Choreology. 12 2024 tarihinde https://www.jstor.org: 
https://www.jstor.org/stable/924352 adresinden alındı 

Brinson, P. (1983). Scholastic Task of a Sociology of Dance: Part 2. 12 2024 tarihinde 
https://www.jstor.org: 
https://www.jstor.org/stable/1290806?searchText=sociology+of+dance&searchUri=%2Faction
%2FdoBasicSearch%3FQuery%3Dsociology%2Bof%2Bdance%26so%3Drel&ab_segments=0
%2Fbasic_search_gsv2%2Fcontrol&refreqid=fastly-
default%3A5f4067b4bc75ef1687c43ac2524c030b adresinden alındı 

Brinson, P. (1983). Sholastic Task of a Sociology of Dance: Part 1. 12 2024 tarihinde 
https://www.jstor.org: 
https://www.jstor.org/stable/1290806?searchText=sociology+of+dance&searchUri=%2Faction



Etnokoreolojide Güncel Çok Disiplinli Çalışma Alanları 

Etnokoreoloji alanının diğer disiplinlerle işbirliği gerektiren güncel yönelimlerine örnek 
olarak aşağıdaki konular verilebilir 

• Toplumsal cinsiyet temsilleri 
• Göç ve kimlik çalışmaları 
• Dijitalleşme ve performans kültürü 
• Kültürel miras ve korunması 
• Toplum psikolojisi 
• Halk sağlığı 
• Sinirbilim 
• Ekoloji 
• Ekonomi 
• Siyaset 
• Vb. 

 
SONUÇ 

Çok katmanlı bir yapı gösteren kültür kavramını derinlikli anlamak için farklı disiplinlerin 
birlikte çalışmasına ihtiyaç duyulmaktadır. Dans kültürü bir yönüyle estetik ve sanatsal bir form, öte 
yandan kimlik, tarih, vb gibi unsurların sembolik anlatımlarının taşıyıcısıdır. Etnokoreoloji, dansın 
fiziksel, toplumsal ve kültürel bütününü görüp sentezleyecek kapsamlı bir yaklaşıma duyulan 
ihtiyaçtan doğmuştur. Kendine has yöntem ve metodlarını uyguluyor olmasına rağmen, çok yönlü 
bakış gerektiren dans olgularını çözümleyebilmek için Antropoloji, Etnoloji, Sosyoloji, Felsefe, 
Folklor, Koreoloji vb. disiplinlerin yaklaşımlarına başvurmaktadır. Aynı şekilde, insanı odak 
noktasına alan bütün diğer disiplinlerin Etnokoreoloji disiplini ile işbirliği içinde yaptığı bütüncül 
çalışmalarda, kültürel, tarihsel, sosyal ve psikolojik kavramların derinlemesine tanımlanmasında çok 
verimli bilgilere ulaşılmaktadır. Etnokoreoloji, sadece kendine has çok disiplinli yapısıyla değil, yanı 
sıra, diğer disiplinlere sağladığı katkılarla da öne çıkan bir bilim dalı olarak, bilim dünyasını 
cezbetmektedir. 

KAYNAKÇA 

Abell, W. (1966). The Collective Dream in Art: A Psychohistorial Theory of Culture. New York: 
Schocken Books. 

Auge, M., & Colleyn, J.-P. (Ekin-2005). Antropoloji. (İ. Yerguz, Dü.) Ankara: Dost Kitapevi Yayınları. 

Bakka, E. (2024). KİMİN DANSLARI KİMİN OTANTİKLİĞİ . İzmir: Yayımlanmamış Ders Notları. 

Bakka, E., & Karoblis, G. (2010). Writing "A Dance": Epistemology For Dance Research. 12 2024 
tarihinde https://www.jstor.org: https://www.jstor.org/stable/41201384 adresinden alındı 

Benesh, R. (1966). The Institute of Choreology. 12 2024 tarihinde https://www.jstor.org: 
https://www.jstor.org/stable/924352 adresinden alındı 

Brinson, P. (1983). Scholastic Task of a Sociology of Dance: Part 2. 12 2024 tarihinde 
https://www.jstor.org: 
https://www.jstor.org/stable/1290806?searchText=sociology+of+dance&searchUri=%2Faction
%2FdoBasicSearch%3FQuery%3Dsociology%2Bof%2Bdance%26so%3Drel&ab_segments=0
%2Fbasic_search_gsv2%2Fcontrol&refreqid=fastly-
default%3A5f4067b4bc75ef1687c43ac2524c030b adresinden alındı 

Brinson, P. (1983). Sholastic Task of a Sociology of Dance: Part 1. 12 2024 tarihinde 
https://www.jstor.org: 
https://www.jstor.org/stable/1290806?searchText=sociology+of+dance&searchUri=%2Faction

%2FdoBasicSearch%3FQuery%3Dsociology%2Bof%2Bdance%26so%3Drel&ab_segments=0
%2Fbasic_search_gsv2%2Fcontrol&refreqid=fastly-
default%3A5f4067b4bc75ef1687c43ac2524c030b adresinden alındı 

Buckland, T. J. (2024). DANS OTANTİKLİK VE KÜLTÜREL BİRİKİM KAPSAMI. (O. Utku, Dü.) 
İzmir: Yayımlanmamış Ders Notları. 

Cohen, S. J. (1981). Dance and Philosophy. 12 2024 tarihinde https://www.jstor.org: 
https://www.jstor.org/stable/1567421 adresinden alındı 

Crenshaw, K. (1989). Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black Feminist Critique of 
Antidiscrimination Doctrine,. Feminist Theory and Antiracist Politics(No. 1, Article 8. ). 

Foley, C. E. (2012). Ethnochoreology as a Mediating Perspective in Irish Dance Studies. 12 2024 
tarihinde https://www.jstor.org: https://www.jstor.org/stable/23266711 adresinden alındı 

Girgin Tohumcu, G. (2013). Dansın Disipliner Yol Haritası: Yöntemler, Kuramlar ve Yaklaşımlar. 
İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi Matbaası. 

Giurchescu, A. (2001). The Power of Dance and Its Social and Political Uses. 12 2024 tarihinde 
https://www.jstor.org: https://www.jstor.org/stable/1519635 adresinden alındı 

Giurchescu, A., & Torp, L. (1991). Theory and Methods in Dance Research: A European Approach to 
the Holistic Study of Dance. 12 2024 tarihinde https://www.jstor.org: 
https://www.jstor.org/stable/768392 adresinden alındı 

Hanna, J. L. (1979). To Dance is Human: A Theory of Non-verbal Communication. Austin: University 
o Texas Pres. 

Hanna, J. L. (Kasım / Aralık 1988). Dance and Ritual. Journal of Physical Education, Recreation and 
Dance, 40. 

Kaeppler, A. L. (1991). American Appoaches to the Sduty of Dance. 12 2024 tarihinde 
https://www.jstor.org: https://www.jstor.org/stable/pdf/768393.pdf?refreqid=fastly-
default%3A20078f56cbfd71ad5cbbcf7981106e8d&ab_segments=0%2Fbasic_search_gsv2%2F
control&initiator=&acceptTC=1 adresinden alındı 

Kaeppler, A. L. (2000). Dance Etnology and the Anthropology of Dance. 12 2024 tarihinde 
https://www.jstor.org: 
https://www.jstor.org/stable/768393?searchText=dance+and+american&searchUri=%2Factio
n%2FdoBasicSearch%3FQuery%3Ddance%2Band%2Bamerican%26so%3Drel&ab_segments
=0%2Fbasic_search_gsv2%2Fcontrol&refreqid=fastly-
default%3A9045d4a5e96fd63b4a0a8fd19e907f8e adresinden alındı 

Kealiinohomoku, J. W. (2001). The Study of Dance in Culture: A Retrospective for a New Perspective. 
12 2024 tarihinde https://www.jstor.org: https://www.jstor.org/stable/1478861 adresinden 
alındı 

Kurath, G. P. (1956). Choreology and Antropology. 12 2024 tarihinde https://www.jstor.org: 
https://www.jstor.org/stable/665737?searchText=Choreology+and+Anthropology adresinden 
alındı 

Kurath, G. P. (1956). Dance Relatives of Mid-Europe and Middle America: A Venture in Comparative 
Choreology. 12 2024 tarihinde https://www.jstor.org: Dance Relatives of Mid-Europe and 
Middle America: A Venture in Comparative Choreology adresinden alındı 

Kurtişoğlu, B. O. (2006). Dans ve Dans Etnografyası [Dance and dance ethnography] Folklor/Edebiyat 
Dergisi, 1(45), 173–180. 



Küçük, İ. E. (2014). Giresun Yöresi Halk Oyunlarının Etnokoreolojik Yönden Değerlendirilmesi. 
İzmir: Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Halk Oyunları Ana Bilim Dalı. 

Özbilgin, M. Ö. (2016). The Production And Archiving oftThe Educational Audiovıiual Ethnographic 
Dance Recordings. L. M. Ivanka Velea içinde, Music And Dance In Southeastern Europe (s. 
247-254). Blagoevgrad, Bulgaria: Univrstity Publishing House " Neofit Rilski. 

Rakočević, S. (2015). Ethnochoreology as an Interdiscipline in a Postdisciplinary Era: A 
Historiography of Dance Scholarship in Serbia. 12 2024 tarihinde https://www.jstor.org: 
https://www.jstor.org/stable/10.5921/yeartradmusi.47.2015.0027 adresinden alındı 

Reynolds, W. C. (1974). Foundations for the Analysis of the Structure and Form of Folk Dance: A 
Syllabus. 12 2024 tarihinde https://www.jstor.org: https://www.jstor.org/stable/767728 
adresinden alındı 

Sachs, C. (1937). World History of the Dance. New York: W.W.Norton and Co. 

Tohumcu, G. G. (2013). Dansın Disipliner Yol Haritası: Yöntemler, Kuramlar ve Yaklaşımlar. A. 
Öztürkmen içinde, Müzik, Dans, Gösterim: Tarihsel ve Kuramsal Tartışmalar (s. 83-93). 
İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi Matbaası. 

Ünlü, Ö. B. (2009). Dans Tiyatrosunun Oluşumunda Dans Antropolojisinden Yararlanma Yolları ve 
Anadolu Danslarından Model Önerileri. İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar 
Enstitüsü Sahne Sanatları Anasanat Dalı (Yayımlanmamış Doktora Tezi). 

Valery, P. (1976). Philosophy of the Dance. 12 2024 tarihinde https://www.jstor.org: 
https://www.jstor.org/stable/40546919?searchText=Philosophy+of+the+Dance&searchUri=%
2Faction%2FdoBasicSearch%3FQuery%3DPhilosophy%2Bof%2Bthe%2BDance%26so%3Dre
l&ab_segments=0%2Fbasic_search_gsv2%2Fcontrol&refreqid=fastly-
default%3A4d24fe3cb56e2494f1dc6c1e8 adresinden alındı 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Küçük, İ. E. (2014). Giresun Yöresi Halk Oyunlarının Etnokoreolojik Yönden Değerlendirilmesi. 
İzmir: Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Halk Oyunları Ana Bilim Dalı. 

Özbilgin, M. Ö. (2016). The Production And Archiving oftThe Educational Audiovıiual Ethnographic 
Dance Recordings. L. M. Ivanka Velea içinde, Music And Dance In Southeastern Europe (s. 
247-254). Blagoevgrad, Bulgaria: Univrstity Publishing House " Neofit Rilski. 

Rakočević, S. (2015). Ethnochoreology as an Interdiscipline in a Postdisciplinary Era: A 
Historiography of Dance Scholarship in Serbia. 12 2024 tarihinde https://www.jstor.org: 
https://www.jstor.org/stable/10.5921/yeartradmusi.47.2015.0027 adresinden alındı 

Reynolds, W. C. (1974). Foundations for the Analysis of the Structure and Form of Folk Dance: A 
Syllabus. 12 2024 tarihinde https://www.jstor.org: https://www.jstor.org/stable/767728 
adresinden alındı 

Sachs, C. (1937). World History of the Dance. New York: W.W.Norton and Co. 

Tohumcu, G. G. (2013). Dansın Disipliner Yol Haritası: Yöntemler, Kuramlar ve Yaklaşımlar. A. 
Öztürkmen içinde, Müzik, Dans, Gösterim: Tarihsel ve Kuramsal Tartışmalar (s. 83-93). 
İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi Matbaası. 

Ünlü, Ö. B. (2009). Dans Tiyatrosunun Oluşumunda Dans Antropolojisinden Yararlanma Yolları ve 
Anadolu Danslarından Model Önerileri. İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar 
Enstitüsü Sahne Sanatları Anasanat Dalı (Yayımlanmamış Doktora Tezi). 

Valery, P. (1976). Philosophy of the Dance. 12 2024 tarihinde https://www.jstor.org: 
https://www.jstor.org/stable/40546919?searchText=Philosophy+of+the+Dance&searchUri=%
2Faction%2FdoBasicSearch%3FQuery%3DPhilosophy%2Bof%2Bthe%2BDance%26so%3Dre
l&ab_segments=0%2Fbasic_search_gsv2%2Fcontrol&refreqid=fastly-
default%3A4d24fe3cb56e2494f1dc6c1e8 adresinden alındı 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TÜRK HALK DANSLARINA DİJİTAL BAKIŞ: 
DİJİTALLEŞME, MİRAS, SANAT VE YAPAY ZEKÂ 

Muzaffer SÜMBÜL* 
Özet 

Bu çalışmada Türk halk dansları konusu, Ağ toplumu ve dijital kültür paradigmaları çerçevesinde ele 
alınmıştır.  İnsanın dijital uyarlanma süreci tüm kültür örüntülerinde gözlenmektedir. Oyun ve insan ilişkisi 
“homolüdens” olarak adlandırılmış olup dijital çağda ise oynayan insan-homolüdens dijitalüs olarak ortaya 
çıkmıştır. Ağ toplumunda kimlik ve temsil bu etkenler çerçevesinde ifade bulmaktadır. Türk halk dansları, 
dijitalleşen kültürel ortamda yeni yapısal özelliklere bürünmektedir. Kültürel değişim, miras, somut olmayan 
kültürel miras, dijital miras ve yapay zekâ araçları Türk halk danslarını doğrudan etkilemektedir. Dijitalleşmenin 
kaçınılmaz sonuçlarının bilinçli ve planlı olarak yönetilmesi, Türk halk dansları mirasının geleceği açısından 
önemlidir.  

Anahtar Kelimeler: Homolüdens, Homolüdens dijitalüs, Türk Halk Dansları, Miras, Somut Olmayan 
Kültürel Miras, Dijital Miras, Yapay Zekâ, Ağ Toplumu, Dijital Kültür, Dijitalleşme 

Abstract 

This study traces the network society and digital culture in Turkish folk dances. The process of human 
digital adaptation is observed in all cultural patterns. The relationship between play and humans has been called 
homoludens, and in the digital age, the playing human and homoludens have emerged as the digitalus. Identity 
and representation in the network society are expressed within the framework of these factors. Turkish folk dances 
are taking on new structural characteristics in the digitalizing cultural environment. Cultural change, heritage, 
intangible cultural heritage, digital heritage, and artificial intelligence tools directly impact Turkish folk dances. 
Consciously and systematically managing the inevitable consequences of digitalization is crucial for the future of 
Turkish folk dance heritage. 

Keywords: Homoludens, Homoludens digitalus, Turkish Folk Dances, Heritage, Intangible Cultural 
Heritage, Digital Heritage, Artificial Intelligence, Network Society, Digital Culture, Digitalization. 

GİRİŞ 

Bu çalışmada teknolojinin yerel kültür örüntüsü olarak Türk halk dansları üzerindeki izleri 
ve etkileri ele alınmıştır. Dijitalleşmenin ve teknolojinin Türk Halk danslarına kaçınılmaz etkisi, bu 
çalışmanın temel meselesidir. Teknolojik gelişmelerin Türk halk danslarına mevcut ve olası 
yansımaları üzerinde durulmuştur. Bu çalışmanın temel amacı, teknolojik değişme, insanın 
uyarlanma özelliği ve Türk halk danslarını eleştirel bir bakış açısı ile analiz etmektir. Analizin 
gerçekleştirilmesinde Türk halk danslarına dijital bakışın temel bileşenleri ise dijitalleşme, miras, 
sanat ve yapay zekâ olmuştur. 

İnsan gelişimini, antropoloji bilimi her dönemin kendi özellikleri üzerinden açıklar. Buna 
dair antropolojik bilgiler, özellikle Homo Sapiens’in biyolojik ve sosyal zekâsının uyarlanma 
sürecindeki önemini vurgular. Bu gelişim, insanın öğrendikleri ve bunların diğer kuşaklara aktarımı 
ile sağlanır. Kültürel ve deneyimsel birikimin aktarımı ile kuşaklar arası bağ gerçekleştirilir ve 
kültürel devamlılık sağlanır. Kültürlenme yaşamın tüm yönleri ile kuşakların iletişim kurmasını 
sağlayan unsurları içeririr. Bilgi, kültürlenme sürecidir. 

Tarihsel gelişimin sürecinde yazı ve matbaa aracılığıyla bilgiler kalıcı olamaya başlamıştır. 
Teknolojiye bağlı olarak yaşanan bu değişim sonrasında ise yaşam, insanlığın yaşadığı dijital 
dönüşüm sayesinde farklı bir biçime bürünmüştür. Dijital teknoloji yaşamın her alanına yansımış, 
gündelik ve törensel kültür örüntülerinin farklılaşmasına yol açmıştır. İletişim teknolojisinin 
geçirdiği evreler üzerinden bu değişimin izi sürülebilir. Dolayısıyla şu an teknolojik gelişim ve buna 
uyarlanma süreci yaşanmaya devam etmektedir. Bu nedenle dijital teknolojiler gündelik yaşamda 

* Profesör Doktor, Çukurova Üniversitesi İletişim Fakültesi Öğretim Üyesi, Dekan. sumbul.muzaffer@gmail.com 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3191



KAYNAKÇA 

Castells, M. (2005). Enformasyon Çağı. İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Sümbül. M. (2017). “Oynayan Dijital İnsan (Homo Lüdens Dijital): Ağ Toplumunda Halk Dansları 
Temsili. DANSTA SERBEST YAZILAR içinde. Editör: Nihal CÖMERT. Gece Kitaplığı, 
Ankara, 304 s. 

www.unesco.org.tr/Content_Files/).(Erişim.9.10.2025) 

(https://www.unesco.org/en/legal-affairs/charter-preservation-digital-heritage.Erişim.9.10.2025) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



KAYNAKÇA 

Castells, M. (2005). Enformasyon Çağı. İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Sümbül. M. (2017). “Oynayan Dijital İnsan (Homo Lüdens Dijital): Ağ Toplumunda Halk Dansları 
Temsili. DANSTA SERBEST YAZILAR içinde. Editör: Nihal CÖMERT. Gece Kitaplığı, 
Ankara, 304 s. 

www.unesco.org.tr/Content_Files/).(Erişim.9.10.2025) 

(https://www.unesco.org/en/legal-affairs/charter-preservation-digital-heritage.Erişim.9.10.2025) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

YARATICI DRAMA HALK DANSLARINDA BİR 
YÖNTEM OLABİLİR Mİ? 

Ömer ADIGÜZEL* 
Özet 

Yaratıcı drama herhangi bir amaç ya da konunun doğaçlama, rol oynama gibi tekniklerden yararlanarak 
canlandırılmasıdır. Bu canlandırma süreçlerinde oyun, tüm özellikleri ile sürecin içindedir. Halk Dansları ise 
yerel/ulusal kimliğin taşıyıcısı; ritim, ezgi, kostüm ve figür repertuarıyla somut olmayan kültürel mirasın bir 
ifadesidir. Bu bildiride yaratıcı dramanın tanım, amaç, yapılandırma ve özellikleri üzerinde durulmuş, halk dansları 
öğretiminde bir yöntem olarak kullanılabilirliği bir kaç örnekle tartışılmıştır. Çalışmada dramatik durum/kavram 
ile dramatik dans odaklı yaklaşımları örneklerle ilişkilendirmiş ve iki alanın sanat bağlamlarını ve pedagojik 
çıktıları karşılaştırılmıştır. Bu değerlendirmeler sonucunda yaratıcı dramanın halk dansları öğretiminde bir yöntem 
olarak kullanılabileceği sonucuna ulaşılmıştır. Bildiride yöntemin halk dansları odaklı kurumlarda da bir yöntem 
olarak kullanılabileğine dönük öneriye de yer verilmiştir.  

CAN CREATIVE DRAMA BE A METHOD IN FOLK DANCE? 

Abstract 

Creative drama is the enactment of any purpose or topic using techniques such as improvisation and role-
playing. In these enactments, play, with all its characteristics, is integral to the process. Folk dances, on the other 
hand, are carriers of local/national identity and an expression of intangible cultural heritage with their repertoire of 
rhythms, melodies, costumes, and figures. This paper focuses on the definition, purpose, structure, and 
characteristics of creative drama, and discusses its applicability as a method in teaching folk dances with a few 
examples. The study links dramatic situations/concepts with dramatic dance-focused approaches, comparing the 
artistic contexts and pedagogical outcomes of the two fields. As a result of these evaluations, it was concluded that 
creative drama can be used as a method in teaching folk dances. The paper also proposes that the method can be 
used in folk dance-focused institutions. 

GİRİŞ 

Yaratıcı Drama eğitim bağlamında süreç odaklı, rol/bağlam/gerilim ekseninde doğaçlama ve 
canlandırmalara dayalı bir öğrenmedir. Yaratıcı dramanın bu bağlamının halk dansları ile doğrudan 
bir ilişkisi kurulabilir.  

Yaratıcı drama herhangi bir amaç ya da konunun doğaçlama, rol oynama gibi tekniklerden 
yararlanarak canlandırılmasıdır. Bu canlandırma süreçlerinde oyun, tüm özellikleri ile sürecin 
içindedir. 

Yaratıcı drama, tümel bir öğrenmeyi gerçekleştirebilecek özelliklere sahiptir, öğrenmede 
bilişsel, duyuşsal ve devinişsel gelişim alanlarının eş zamanlı olarak gerçekleştirilmesini kolaylaştırır 
ve öğrenmenin yaşantısal hale getirildiği uygulamalardan oluşur. Katılımcılar eğitimde yaratıcı 
drama ile kendilerinin merkezde olduğu çeşitli dramatik süreçleri yaşarlar. Bu süreç içerisinde çeşitli 
rolleri üstlenen katılımcı, kendini ve çevresini daha iyi tanır, algılar ve çeşitli öngörüler geliştirir. 

Yaratıcı drama, çok yönlü işlevselliği nedeniyle sınıf dışındaki amaçlara uygun her türlü 
ortamlarda özellikle yaşantılara dayalı öğrenmeyi gerçekleştirmede etkili bir yöntem ve disiplindir. 
Çocukların, ergenlerin ve gençlerin gerçek dünya ile kurgusal dünya arasında gidip gelmelerini 
olanaklı kılar. Bu nedenle her türlü sınıf dışı öğrenme ortamlarında etkilidir. Bir grup etkinliğine ve 
grup üyelerinin yaşantılarına dayalıdır. Drama'nın başlangıç noktası ve drama sürecinin gelişmesi, 
yaşantılar sonucunda elde edilen birikimlerin işe koşulması ile doğrudan ilgilidir. Yaratıcı drama 
ortamlarında bir katılımcı izlediği ya da içinde olduğu canlandırmalarda, çoğunlukla dramatik bir  

* Profesör Doktor, Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Güzel Sanatlar Eğitimi Bölümü. 
omeradiguzel@gmail.com 
DOI: 10.37609/akya.4004.c3192



Tablo 1. Amaç–Özellik–Benzerlik–Uygulanabilirlik Karşılaştırması 

 

Tabloda verilen bilgilerden de anlaşılmaktadır ki amaç, özellik, benzerlik ve 
uygulanabilirlik açısından yaratıcı drama ile halk dansları arasında önemli bir bağ ve uyum söz 
konusudur. Bir yöntem boyutu ile yaratıcı drama halk dansları öğretimi için hazırlık, ısınma, 
düzenleme ve sergileme odaklarında birlikte kullanılabilir. 

 

 

 

 

Boyut Yaratıcı Drama Halk Dansları Benzerlik Uygulanabilirlik 

Amaç Deneyimleyerek 
öğrenme, eleştirel 
düşünme, empati, 
estetik farkındalık 

Kültürel 
aktarım, ritim–
beden 
koordinasyonu, 
topluluk 
duygusu 

Katılımcılık, 
bedensel-
ritmik ifade, 
toplumsal bağ 

Ders/sahne 
uyarlamaları;  
tema-temelli üniteler 

Özellik Rol, bağlam, 
gerilim; 
doğaçlama ve 
süreç odaklılık 

Figür 
repertuarı, 
ezgi/ritim, 
kostüm/aksesu
ar; sahneleme 

Anlatı kurma, 
dramaturji, 
ritüel ve oyun 
kökeni 

Atölye, proje, gösterim, 
müze/alan çalışması 

Benzerlik Kurgu–anlatı 
yaratır; topluluk 
içinde öğrenme 

Hikâye/kimlik 
taşır; birlikte 
icra edilir 

Birleşik 
sanatlar 
(müzik, 
hareket, söz) 

Dönüştürücü öğrenme, 
kimlik inşası 

Uygulanabilirlik MOTE, süreç 
draması, rol 
koridoru, sıcak 
sandalye vb. 

Bölgesel 
repertuar, 
koreografik 
uyarlama, 
dramatik dans 

Durumsal 
gerilim, odak, 
ritimle anlam 
kurma 

TDE/MEB kazanımları, 
seçmeli dersler, 
kulüp/konservatuvar 

Atölye Akışı 

Canlandırma/Dans 
Motifi Keşfi 

(figür–ritim–anlam) 

Isınma–Ritim Oyunları 
(tempo, eşlik) 

Canlandırma/Dramatik 
Durum Kurma 

(rol/bağlam/gerilim) 

Yansıtma-
Canlandırma/Kompozisyon 
& Sahneleme 

(dans dramaturjisi) 

Yansıtma–Değerlendirme 

(öz-değerlendirme, akran 
geri bildirimi) 

Uygulanabilirlik (Ders/Program) 

Konu: ‘Yerel Kimlik ve Dans’; hedefler: kültürel miras, estetik algı, işbirliği. 

• Yaklaşım: süreçsel drama + motif temelli dans kompozisyonu. 

• Teknikler: rol kartları, doğaçlama, rol oynama, donuk imge; ritim-ritüel-doğaçlama  

• Değerlendirme: bedensel ifade, anlatı bütünlüğü, işbirliği, yansıtma-sergileme. 

Alanyazında yaratıcı drama ile dans ve halk danslarına dönük çalışmalar da bulunmaktadır. 
Bunlardan bir kısmı lisans üstü çalışmalar bir kısmı da bitirme projesi biçiminde gerçekleştirilmiştir. 
Bu çalışmaların bir kısmı kaynakçada verilmiştir.  

SONUÇ 

Yaratıcı drama ve halk dansları arasındaki ilkişkide öğretmen ya da eğitmenin dramatik bir 
durumu bir tür gerilim halinde kurmasından sonra belirli bir mekanı hazırlaması ve ardından gelen 
canlandırmalarla süreci tamamlaması bu tür çalışmaların odağını oluşturur. Öyküsü bilinen bazın 
oyunların yaratıcı drama ile doğaçlama tekniği ile canlandırılması, önce sözlü, sonra beden dili 
ardından da eklenecek ritim ile sürecin tamamlanması bu tür kullanımın özünü oluşturur. Yaratıcı 
drama sihirli bir değnek elbette değildir. Halk dansları için uygun amaç ve işlevde uygulanabilecek 
bir yöntemdir. Özellikle yaratıcı drama yöntemi, halk danslarında grupların hazırlanması, grup 
dinamiğinin oluşturulması, biz olma bilincinin geliştirilmesi, güven-uyum inşaasının kurulması, 
ulusal kültürün tanıtılması, adım-ritim öğretimi ile sahne düzenleme, tavır ve sergileme kısımlarında 
etkili olarak kullanılabilir.  

Dramatik durum/kavram ile dans dramaturjisini buluşturmak, anlamlı öğrenme ve kültürel 
aktarımı güçlendirir. Bu nedenle yaratıcı drama halk dansları eğitiminde bir yöntem olabilir. Bu 
yöntemin, hem akademik programlarda hem de halk dansları antrönör (eğitimci/öğretmen) ve 
hakem eğitimlerinde de yer alması önerilir.   

KAYNAKÇA 

Adıgüzel, Ö. (2025) Eğitimde Yaratıcı Drama (11. Baskı). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

Adiloğlu, Ö. U. (2014). Okul Öncesinde Yaratıcı Drama Yöntemi ile Halk Oyunları Öğretimi. Çağdaş 
Drama Derneği Yaratıcı Drama Eğitmenliği Bitirme Projesi. Ankara. 

Akgül, M. (2011) Ritim ve Dans Yoluyla Beden Dilinin İfade Edilmesinde Yaratıcı Drama Yönteminin 
Kullanılması. Çağdaş Drama Derneği Yaratıcı Draa Eğitmenliği Bitirme Projesi. Ankara.   

Akgül P. Kamile (2014). İletişim, Dans ve Beden Dili. İstanbul: Cinius Yayınları. 

Alsancak, E. (2018). Folklorik Hint Dans Kültürüne Yaratıcı Drama İle Bakış. Çağdaş Drama Derneği 
Yaratıcı Drama Eğitmenliği Bitirme Projesi. Ankara.  

Bozkurt, K. T. (2010) İlköğretim Öğrencilerine Halk Dansları Öğretiminde Yaratıcı Drama Yöntemi 
Kullanılmasının Değerlendirilmesi (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Ankara 
Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, 

Bilgiç, E.R. (2020). TANGO, Yaratıcı Drama Yöntemiyle Tango Dansına Yeniden Bakmak. Çağdaş 
Drama Derneği Yaratıcı Drama Eğitmenliği Bitirme Projesi. Ankara.  

Çakır Emrah (2020) Dans Eğitiminde Temel Hareket Becerileri ve Yaratıcı Drama: Lise Öğrencileriyle 
Yapılan Bir Çalışma. Çağdaş Drama Derneği Yaratıcı Drama Eğitmenliği Bitirme Projesi 
Ankara. 

Demirel Korkmaz, D. (2020). Farklı İllerin Halk Dansları Öğretiminde Yaratıcı Dramanın 
Kullanılması. Çağdaş Drama Derneği Yaratıcı Drama Eğitmenliği Bitirme Projesi. Ankara. 



Eryılmaz, E. (2020). Zeybek, Halay, Horon ve Roman Halk Danslarının Kültürle Olan İlişkisinin 
Yaratıcı Drama Yöntemiyle İncelenmesi. Çağdaş Drama Derneği Yaratıcı Drama Eğitmenliği 
Bitirme Projesi. Ankara. 

Gürey, B. ve Adıgüzel, Ö. (2013). Yaratıcı Drama İle Dans Devinim Becerisi ve Beden Farkındalığının 
Geliştirilmesi. Yaratıcı Drama Dergisi. 8 (15), 1-27. 

Koçkar, T. (1998). Çağlar Boyunca İletişim Sanatı Olarak Dans ve Halk Dansları. Ankara: Bağırgan 
Yayınevi. 

Köktan, D. (2019). Türk halk danslarının öğretimi sürecinde Yaratıcı dramanın kullanımı. 
(Yayınlanmamış Doktora Tezi). Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü.  

Kurtuluş, M (2021) Herkes Dans Edebilir! Yaratıcı Drama Yöntemi Aracılığıyla Beden, Mekan, Zaman 
ve Hareket Olgularını Araştırarak Dans Etme Becerisinin Geliştirilmesi. Çağdaş Drama 
Derneği Yaratıcı Drama Eğitmenliği Bitirme Projesi. Ankara.  

Öztürk, (D.). Eşli Dans Yapan Bireylerin Yaratıcı Drama Yöntemiyle Sosyal ve Fiziksel Olarak 
Desteklenmesi. Çağdaş Drama Derneği Yaratıcı Drama Eğitmenliği Bitirme Projesi, Ankara.  

Tegiz, Ramazan (2020) Zeybek Dansları Öğretiminde Yaratıcı Drama :“Tavas ve Yağar Yağmur 
Zeybeği Örnekleri”. Çağdaş Drama Derneği Yaratıcı Drama Eğitmenliği Bitirme Projesi. 
Ankara. 

Turan, Z., &amp; Çamlıyer, H. (2016). Dans Eğitiminde Temel Hareket BecerilerininSınıflandırılması. 
Motif Akademi Halkbilimi Dergisi , 9 (17), 9-28. 

Uğuz, B. (2015). Yaratıcı Dans Becerilerinin Yaratıcı Drama Yöntemiyle Kazandırılması ve 
Uygulanması. Çağdaş Drama Derneği Yaratıcı Drama Eğitmenliği Bitirme Projesi. Ankara. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Eryılmaz, E. (2020). Zeybek, Halay, Horon ve Roman Halk Danslarının Kültürle Olan İlişkisinin 
Yaratıcı Drama Yöntemiyle İncelenmesi. Çağdaş Drama Derneği Yaratıcı Drama Eğitmenliği 
Bitirme Projesi. Ankara. 

Gürey, B. ve Adıgüzel, Ö. (2013). Yaratıcı Drama İle Dans Devinim Becerisi ve Beden Farkındalığının 
Geliştirilmesi. Yaratıcı Drama Dergisi. 8 (15), 1-27. 

Koçkar, T. (1998). Çağlar Boyunca İletişim Sanatı Olarak Dans ve Halk Dansları. Ankara: Bağırgan 
Yayınevi. 

Köktan, D. (2019). Türk halk danslarının öğretimi sürecinde Yaratıcı dramanın kullanımı. 
(Yayınlanmamış Doktora Tezi). Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü.  

Kurtuluş, M (2021) Herkes Dans Edebilir! Yaratıcı Drama Yöntemi Aracılığıyla Beden, Mekan, Zaman 
ve Hareket Olgularını Araştırarak Dans Etme Becerisinin Geliştirilmesi. Çağdaş Drama 
Derneği Yaratıcı Drama Eğitmenliği Bitirme Projesi. Ankara.  

Öztürk, (D.). Eşli Dans Yapan Bireylerin Yaratıcı Drama Yöntemiyle Sosyal ve Fiziksel Olarak 
Desteklenmesi. Çağdaş Drama Derneği Yaratıcı Drama Eğitmenliği Bitirme Projesi, Ankara.  

Tegiz, Ramazan (2020) Zeybek Dansları Öğretiminde Yaratıcı Drama :“Tavas ve Yağar Yağmur 
Zeybeği Örnekleri”. Çağdaş Drama Derneği Yaratıcı Drama Eğitmenliği Bitirme Projesi. 
Ankara. 

Turan, Z., &amp; Çamlıyer, H. (2016). Dans Eğitiminde Temel Hareket BecerilerininSınıflandırılması. 
Motif Akademi Halkbilimi Dergisi , 9 (17), 9-28. 

Uğuz, B. (2015). Yaratıcı Dans Becerilerinin Yaratıcı Drama Yöntemiyle Kazandırılması ve 
Uygulanması. Çağdaş Drama Derneği Yaratıcı Drama Eğitmenliği Bitirme Projesi. Ankara. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

STAGING TURKISHNESS: CHOREOGRAPHERS AND 
THE PARADOXES OF IDENTITY POLITICS IN 

SOCIALIST BULGARIA (1944–1989) 
Rumiana MARGARITOVA* 

Abstract 
This article examines how cultural policy in socialist Bulgaria (1944-1989) shaped the emergence of 

professional Turkish choreography, focusing on four choreographers whose work was central to its formation. The 
careers of the Bulgarians Yordan (Dancho) Nikolov and Anichka Petrova, the Romani Ibrahim Ahmedov, and the 
Armenian Sirvart Chilingiryan illuminate the complex interplay between ideology, ethnicity, and artistic practice, 
while all four were of non-Turkish origin. 

By analyzing their biographies, repertoire choices, and choreographic strategies, the article explores how 
state patronage both enabled and channeled the expression of Turkish cultural forms through performances of the 
State Turkish Estrada (Variety) Theatres. It argues that the choreographers’ creative contributions exemplify the 
paradoxes of socialist cultural production: a system that imposed ideological limits while simultaneously fostering 
artistic innovation and a measure of cross-cultural exchange. 

The study situates these cases within a broader conceptual framework centered on the notion of identity 
politics and an identity formula – a state-imposed model linking nationality, ethnicity, and culture – through which 
the socialist state sought to define and regulate the identity of the Turkish community. 

Keywords: Turkish Choreography; Socialist Bulgaria (1944-1989), Identity Politics, State Turkish Estrada 
(Variety) Theatres. 

INTRODUCTION 
This article explores the development of Turkish choreography in Bulgaria during the second 

half of the twentieth century, with particular focus on the specialists who laid its foundations. This 
evolution unfolded with the support of the Bulgarian state during a complex and often contradictory 
era in the country’s recent history, when it operated within the political, social, and economic 
framework of the socialist system. That period brought sweeping transformations: industrial growth, 
state-led modernization, and the broad expansion of public services such as education and healthcare. 
Cultural life, too, was shaped by centrally planned policies that fostered strong institutional 
frameworks, secular values, widespread citizen participation, and an emphasis on advancement 
through education and competition. Yet these initiatives were inseparable from the demand for 
ideological alignment and the state’s close oversight of both social and cultural spheres.  

For the Turkish community – the country’s largest ethnic group since Bulgaria’s post-
Ottoman reestablishment of Bulgaria in 1878 – this era was marked by fluctuating state approaches 
and contested narratives surrounding their identity and place within the national project2. Within 
this environment, choreographers were commissioned to create staged representations of Turkish 
culture – both about the community and for it – negotiating official ideology, cultural policy, and their 
own artistic visions. Notably, the first professionals who shaped this field were not of Turkish origin 
but came from various ethnic backgrounds. Their selection reflected not a policy of ethnic 
representation, but rather their professional qualifications and, in some cases, their familiarity or 
personal closeness to Turkish culture and its artistic forms. 

* Institute of Art Studies (Bulgarian Academy of Sciences). E-mail: rumiana_margaritova@yahoo.com.  
The article is a result of the implementation of project BG16RFPR002-1.014-0011 Sustainable Development of the 
Center of Excellence "Heritage BG," funded under the grant aid procedure BG16RFPR002-1.014 “Sustainable 
Development of Centers of Excellence and Centers of Competence, Including Specific Infrastructures or Their 
Associations from the National Roadmap for Scientific Infrastructure”. 
2 Detailed analyses on the topic, highlighting different nuances, can be found in Büchsenschütz (2000), Stoyanov 
(1997), and Yalamov (2000). 
DOI: 10.37609/akya.4004.c3193



Alichka Petrova’s artistic legacy continues. Some of her choreographies remain part of the 
repertoire of the revived Razgrad Turkish theatre, now performing under the name “Nazım Hikmet 
Stage.”14 

Petrova’s sustained career and dedication illustrate a model of balancing her Bulgarian 
ethnicity, personal artistry, the ideological expectations of Bulgaria’s cultural policies, and the 
anticipations of the Turkish community she worked with. In this sense, her work demonstrates an 
ability to navigate the tensions inherent in the state’s identity formula, although the implementation 
of its final version in the late 1980s – which excluded all elements of “Turkishness” – attempted to 
erase her contributions as well. 

CONCLUSION 

Turkish choreography in socialist Bulgaria developed within the framework of a state-led 
identity policy – an evolving “identity formula” that both enabled and regulated cultural expression. 
The work of the four choreographers – the Bulgarians Yordan (Dancho) Nikolov and Anichka Petrova, 
the Romani artist Ibrahim Ahmedov, and the Armenian Sirvart Chilingiryan – reflects the 
contradictions of the period: while the state sought to promote Turkish cultural forms, it often did so 
through non-Turkish artists and under ideological constraints that reshaped tradition to align with 
socialist ideals. 

Despite their diverse backgrounds and artistic approaches, all four were central to the 
development of staged Turkish dance in Bulgaria, negotiating authenticity, ideology, artistic vision, 
and audience expectations with varying sensitivity. Their work illustrates how individual artistry 
could manage or intensify the pressures of the identity formula affecting the Turkish community in 
socialist Bulgaria. Collectively, their contributions stand as a testament to the contradictions and 
creative achievements that emerged within a paradoxical system, both tightly controlling and 
productive, highlighting the pivotal role of artists in mediating between ideology and cultural 
practice. 

BIBLIOGRAPHY 

Arnaudov, G. (1961). 35 godini v slujba na narodniya tanz [35 Years in the Service of Folk Dance]. 
Hudozhestvena samodeynost, 12, 34–35. 

Aziz, O. (2002). Canlarım Türküler, Bizim Türküler. Sofia: Lakov press. 

Babishev, A. (1953, October 28).  Uspehi na turskiya estraden teatar [Successes of the Turkish Estrada 
Theatre]. Rodopska borba, 84, 2.  

Büchsenschütz, U. (2000). Maltzinstvenata politika v Bulgaria. Politikata na BKP kam evrei, romi, pomatzi, 
turtzi (1944-1989) [The minority politics in Bulgaria. The politics of the Bulgarian Communist 
Party towards Jews, Roma, Pomacs, Turks (1944-1989)]. Sofia: IMIR. 

Hanesyan, O. (2014, September 30). Dokosnatata ot Bog, Sirvart Chilingiryan [The One Touched by 
God, Sirvart Chilingiryan]. Vahan. 8–10. 

Margaritova, R. (2024). The Institutionalization of Turkish Music at the Bulgarian National Radio in 
the Second Half of the 20th Century. In A. Akat, L. Mellish, & N. Green (Eds.), Music and dance 
in Southeastern Europe: Gender, virtual communications and legacies of empires (pp. 301-309). 
Trabzon University / ICTMD Study Group on Music and Dance in Southeastern Europe. 

14 A recording of the Razgrad Turkish Theatre’s first post-revival performance, “Ludogorie Paths”, choreographed 
by Anichka Petrova, is available on YouTube (o4ilator, 2004). 



Alichka Petrova’s artistic legacy continues. Some of her choreographies remain part of the 
repertoire of the revived Razgrad Turkish theatre, now performing under the name “Nazım Hikmet 
Stage.”14 

Petrova’s sustained career and dedication illustrate a model of balancing her Bulgarian 
ethnicity, personal artistry, the ideological expectations of Bulgaria’s cultural policies, and the 
anticipations of the Turkish community she worked with. In this sense, her work demonstrates an 
ability to navigate the tensions inherent in the state’s identity formula, although the implementation 
of its final version in the late 1980s – which excluded all elements of “Turkishness” – attempted to 
erase her contributions as well. 

CONCLUSION 

Turkish choreography in socialist Bulgaria developed within the framework of a state-led 
identity policy – an evolving “identity formula” that both enabled and regulated cultural expression. 
The work of the four choreographers – the Bulgarians Yordan (Dancho) Nikolov and Anichka Petrova, 
the Romani artist Ibrahim Ahmedov, and the Armenian Sirvart Chilingiryan – reflects the 
contradictions of the period: while the state sought to promote Turkish cultural forms, it often did so 
through non-Turkish artists and under ideological constraints that reshaped tradition to align with 
socialist ideals. 

Despite their diverse backgrounds and artistic approaches, all four were central to the 
development of staged Turkish dance in Bulgaria, negotiating authenticity, ideology, artistic vision, 
and audience expectations with varying sensitivity. Their work illustrates how individual artistry 
could manage or intensify the pressures of the identity formula affecting the Turkish community in 
socialist Bulgaria. Collectively, their contributions stand as a testament to the contradictions and 
creative achievements that emerged within a paradoxical system, both tightly controlling and 
productive, highlighting the pivotal role of artists in mediating between ideology and cultural 
practice. 

BIBLIOGRAPHY 

Arnaudov, G. (1961). 35 godini v slujba na narodniya tanz [35 Years in the Service of Folk Dance]. 
Hudozhestvena samodeynost, 12, 34–35. 

Aziz, O. (2002). Canlarım Türküler, Bizim Türküler. Sofia: Lakov press. 

Babishev, A. (1953, October 28).  Uspehi na turskiya estraden teatar [Successes of the Turkish Estrada 
Theatre]. Rodopska borba, 84, 2.  

Büchsenschütz, U. (2000). Maltzinstvenata politika v Bulgaria. Politikata na BKP kam evrei, romi, pomatzi, 
turtzi (1944-1989) [The minority politics in Bulgaria. The politics of the Bulgarian Communist 
Party towards Jews, Roma, Pomacs, Turks (1944-1989)]. Sofia: IMIR. 

Hanesyan, O. (2014, September 30). Dokosnatata ot Bog, Sirvart Chilingiryan [The One Touched by 
God, Sirvart Chilingiryan]. Vahan. 8–10. 

Margaritova, R. (2024). The Institutionalization of Turkish Music at the Bulgarian National Radio in 
the Second Half of the 20th Century. In A. Akat, L. Mellish, & N. Green (Eds.), Music and dance 
in Southeastern Europe: Gender, virtual communications and legacies of empires (pp. 301-309). 
Trabzon University / ICTMD Study Group on Music and Dance in Southeastern Europe. 

14 A recording of the Razgrad Turkish Theatre’s first post-revival performance, “Ludogorie Paths”, choreographed 
by Anichka Petrova, is available on YouTube (o4ilator, 2004). 

Stoyanov, V. (1997). Turskoto naselenie v Bulgaria mezhdu polyusite na etnicheskata politika [The Turkish 
population in Bulgaria between the poles of the ethnic politics]. Sofia: Lik. 

Warden, N. (2016). Ethnomusicology’s ‘Identity’ Problem: The History and Definitions of a Troubled 
Term in Music Research.  El oído pensante 4 (2) 
http://ppct.caicyt.gov.ar/index.php/oidopensante  [Web: 4.05.2025] 

Yalamov, I. (2002). Istoria na turskata obshtnost v Bulgaria [History of the Turkish community in Bulgaria]. 
Sofia: Ilinda-Evtimov EOOD. 

Archival Sources 

CSA (Central State Archive, Bulgaria).  

1945 –2000. Albumi sas snimki za vatreshnata politika – narodnostni grupi [Photo albums on domestic 
policy – ethnic groups]. Sofia, Bulgaria: Central State Archive, f. 720, inv. 5, a.u. 58. 

1952a. Doklad za rabotata i sastoyanieto na Turskiya estraden teatar v Momchilgrad [Report on the Work 
and Condition of the Turkish Estrada Theatre in Momchilgrad]. Sofia, Bulgaria: Central State 
Archive, f. 143, inv. 8, a.u. 3. 

1952b. Dokladna zapiska otnosno Reshenieto na plenuma na CK na DSNM ot 11 i 12 fevruari 1952 g., ot 
nachalnik otdel “Kulturno-prosvetni instituti i hudozhestvena samodeynost [Memorandum on the 
Resolution of the Plenum of the Central Committee of the Dimitrov Communist Youth Union 
(February 11-12, 1952), submitted by the Head of the Department for Cultural and 
Educational Institutions and Amateur Artistic Activitis]. Sofia, Bulgaria: Central State 
Archive, f. 143, inv. 9, a.u. 167. 

1953?. Doklad ot Vera Hristova Georgieva do Nachalnika na otdel “Hudozhestvena samodeynost” KNIK 
[Report by Vera Hristova Georgieva to the Head of the Department for Amateur Artistic 
Activities, KNIK]. Sofia, Bulgaria: Central State Archive, f. 143, inv. 9, a.u. 176. 

1956. Stenografski protocol ot pregleda na turskite estradni teatri, 17-20 oktomvri 1956 g. [Stenographic 
protocol from the review of the Turkish estrada theatres, October 17-20, 1956]. Sofia, Bulgaria: 
Central State Archive, f. 405, inv. 3, a.u. 43. 

SA – Haskovo (State Archives – Haskovo) 

1957. Otcheten doklad za ednogodishnata deynost na PPO pri Darzhavniya turski estraden teatar Haskovo 
prez 1957 [Annual report on the activities of the Primary Party Organization (PPO) at the State 
Turkish Estrada Theatre in Haskovo for 1957]. Haskovo, Bulgaria: State Archives – Haskovo, 
f. 12B, inv. 2, a.u. 179. 

1959. Protokol ot zasedanie na PPO pri Darzhaven turski teatar, Haskovo, 7 mart 1959 [Minutes of the 
Meeting of the Primary Party Organization at the State Turkish Theatre, Haskovo, March 7, 
1959.] Haskovo, Bulgaria: State Archives – Haskovo, f. 824B, inv. 1, a.u. 2, p. 13. 

SA – Kardzhali (State Archives – Kardzhali). 

1959. Svodka za sastoyanieto na kulturno-masovata rabota v Kardzhaliyski okrag kam 15 avgust 1959 
[Summary of the state of cultural and mass activities in the Kardzhali district as of August 15, 
1959]. Kardzhali, Bulgaria: State Archives – Kardzhali, f. 898, inv. 1, a.u. 22. 

SA – Pernik (State Archives – Pernik).  

n.d.a. Opisanie na tantzovi postanovki [Description of dance productions]. Pernik, Bulgaria: State 
Archives – Pernik, f. 993, inv. 1, a.u. 9. 

n.d.b. Spomeni na Dancho Nikolov [Memoirs of Dancho Nikolov]. Pernik, Bulgaria: State Archives – 
Pernik, f. 993, inv. 1, a.u. 63. 



1928 – 1961. Album s fotografii [Album with photographs of Dancho Nikolov]. Pernik, Bulgaria: State 
Archives – Pernik, f. 993, inv. 1, a.u. 56. 

1949-1981. Avtobiografii [Autobiographies]. Pernik, Bulgaria: State Archives – Pernik, f. 993, inv. 1, a.u. 
1. 

1951-1961. Opisanie na tantzi [Descriptions of dances]. Pernik, Bulgaria: State Archives – Pernik, f. 993, 
inv. 1, a.u. 8. 

1957 – 1962. Afishi ot postanovki s baletmaystor i horeograf Dancho Nikolov [Posters from productions 
staged with the participation of ballet master and choreograpfer Dancho Nikolov]. Pernik, 
Bulgaria: State Archives – Pernik, f. 993, inv. 1, a.u. 50. 

1958-1971. Postanovka na tantzite “Ribarski” i “Tantz sas stomni” za Turskiya estraden teatar v Kolarovgrad 
(Shumen) [Staging of the dances “Fishermen’s Dance” and “Dance with Water Jugs” for the 
Turkish Estrada Theatre in Kolarovgrad (Shumen)]. Pernik, Bulgaria: State Archives – Pernik, 
f. 993, inv. 1, a.u. 13. 

1964. Programa za II republikanski festival na darzhavnite estradni teatri na turskoto naselenie (fevruari 1964). 
[Program for the Second Republican Festival of the State Estrada Theatres of the Turkish 
Population]. Pernik, Bulgaria: State Archives – Pernik, f. 993, inv. 1, a.u. 26. 

SA – Shumen (State Archives – Shumen).;  

n.d. Avtobiografiya na Sirvart Sarkis Chilingiryan [Autobiography of Sirvart Sarkis Chilingiryan]. 
Shumen, Bulgaria: State Archives – Shumen, f. 1662, inv. 1, a.u. 1. 

1952–1957. Snimki ot kontzert na Darzhavniya turski teatar – Shumen, horeografiya I postanovka – Sirvart 
Chilingiryan [Photos from a concert of the State Turkish Theatre – Shumen, Choreography and 
Production by Sirvart Chilingiryan]. Shumen, Bulgaria: State Archives – Shumen, f. 1662, inv. 
1, a.u. 19. 

1957-1976. Programi na teatralnite postanovki na Darzhaven turski teatar Kolarovgrad/ Shumen i 
Dramatichen teatar “Vasil Drumev” – estraden sastav [Programs of theatrical productions by the 
State Turkish Theatre Kolarovgrad/Shumen and the “Vasil Drumev” Drama Theatre – estrada 
ensemble]. Shumen, Bulgaria: State Archives – Shumen, f. 1819, inv. 1, a.u. 144. 

1958. Informatziya za sastoyanieto i deynostta na turskiya estraden teatar, grad Kolarovgrad, prez 1958 g., do 
25 septemvri 1958 g., ot direktora A. Hamdiev [Report on the condition and activities of the 
Turkish Estrada Theatre in the town of Kolarovgrad for the year 1958, up to September 25, 
1958, by director A. Hamdiev]. Shumen, Bulgaria: State Archives – Shumen, f. 646, inv. 1, a.u. 
2520. 

1962. Protokol ot zasedanie na Parvichnata partiyna organizatziya pri Darzhavniya estraden teatar za turskoto 
naselenie, ot 11 septemvri 1962 [Minutes of the meeting of the Primary Party Organization at 
the State Estrada Theatre for the Turkish Population, September 11, 1962]. Shumen, Bulgaria: 
State Archives – Shumen, f. 472B, inv. 2, a.u. 3. 

1963-1964. Struktura na Okrazhniya metodichen cabinet po hudozhestvena samodeynost pri otdel “Kultura i 
izkustvo” na ONS Kolarovgrad [Structure of the District Methodological Office for Amateur 
Artistic Activities at the Department of Culture and Arts of the District People’s Council, 
Kolarovgrad]. Shumen, Bulgaria: State Archives – Shumen, f. 646, inv. 6, a.u. 723, p. 13-14. 

1964. Doklad za ednogodishnata deynost na Parvichnata partiyna organizatzia pri Darzhavniya estraden teatar 
za turskoto naselenie [Report on the one-year activity of the Primary Party Organization at the 
State Estrada Theatre for the Turkish Population]. Shumen, Bulgaria: State Archives – 
Shumen, f. 472B, inv. 2, a.u. 6. 



1928 – 1961. Album s fotografii [Album with photographs of Dancho Nikolov]. Pernik, Bulgaria: State 
Archives – Pernik, f. 993, inv. 1, a.u. 56. 

1949-1981. Avtobiografii [Autobiographies]. Pernik, Bulgaria: State Archives – Pernik, f. 993, inv. 1, a.u. 
1. 

1951-1961. Opisanie na tantzi [Descriptions of dances]. Pernik, Bulgaria: State Archives – Pernik, f. 993, 
inv. 1, a.u. 8. 

1957 – 1962. Afishi ot postanovki s baletmaystor i horeograf Dancho Nikolov [Posters from productions 
staged with the participation of ballet master and choreograpfer Dancho Nikolov]. Pernik, 
Bulgaria: State Archives – Pernik, f. 993, inv. 1, a.u. 50. 

1958-1971. Postanovka na tantzite “Ribarski” i “Tantz sas stomni” za Turskiya estraden teatar v Kolarovgrad 
(Shumen) [Staging of the dances “Fishermen’s Dance” and “Dance with Water Jugs” for the 
Turkish Estrada Theatre in Kolarovgrad (Shumen)]. Pernik, Bulgaria: State Archives – Pernik, 
f. 993, inv. 1, a.u. 13. 

1964. Programa za II republikanski festival na darzhavnite estradni teatri na turskoto naselenie (fevruari 1964). 
[Program for the Second Republican Festival of the State Estrada Theatres of the Turkish 
Population]. Pernik, Bulgaria: State Archives – Pernik, f. 993, inv. 1, a.u. 26. 

SA – Shumen (State Archives – Shumen).;  

n.d. Avtobiografiya na Sirvart Sarkis Chilingiryan [Autobiography of Sirvart Sarkis Chilingiryan]. 
Shumen, Bulgaria: State Archives – Shumen, f. 1662, inv. 1, a.u. 1. 

1952–1957. Snimki ot kontzert na Darzhavniya turski teatar – Shumen, horeografiya I postanovka – Sirvart 
Chilingiryan [Photos from a concert of the State Turkish Theatre – Shumen, Choreography and 
Production by Sirvart Chilingiryan]. Shumen, Bulgaria: State Archives – Shumen, f. 1662, inv. 
1, a.u. 19. 

1957-1976. Programi na teatralnite postanovki na Darzhaven turski teatar Kolarovgrad/ Shumen i 
Dramatichen teatar “Vasil Drumev” – estraden sastav [Programs of theatrical productions by the 
State Turkish Theatre Kolarovgrad/Shumen and the “Vasil Drumev” Drama Theatre – estrada 
ensemble]. Shumen, Bulgaria: State Archives – Shumen, f. 1819, inv. 1, a.u. 144. 

1958. Informatziya za sastoyanieto i deynostta na turskiya estraden teatar, grad Kolarovgrad, prez 1958 g., do 
25 septemvri 1958 g., ot direktora A. Hamdiev [Report on the condition and activities of the 
Turkish Estrada Theatre in the town of Kolarovgrad for the year 1958, up to September 25, 
1958, by director A. Hamdiev]. Shumen, Bulgaria: State Archives – Shumen, f. 646, inv. 1, a.u. 
2520. 

1962. Protokol ot zasedanie na Parvichnata partiyna organizatziya pri Darzhavniya estraden teatar za turskoto 
naselenie, ot 11 septemvri 1962 [Minutes of the meeting of the Primary Party Organization at 
the State Estrada Theatre for the Turkish Population, September 11, 1962]. Shumen, Bulgaria: 
State Archives – Shumen, f. 472B, inv. 2, a.u. 3. 

1963-1964. Struktura na Okrazhniya metodichen cabinet po hudozhestvena samodeynost pri otdel “Kultura i 
izkustvo” na ONS Kolarovgrad [Structure of the District Methodological Office for Amateur 
Artistic Activities at the Department of Culture and Arts of the District People’s Council, 
Kolarovgrad]. Shumen, Bulgaria: State Archives – Shumen, f. 646, inv. 6, a.u. 723, p. 13-14. 

1964. Doklad za ednogodishnata deynost na Parvichnata partiyna organizatzia pri Darzhavniya estraden teatar 
za turskoto naselenie [Report on the one-year activity of the Primary Party Organization at the 
State Estrada Theatre for the Turkish Population]. Shumen, Bulgaria: State Archives – 
Shumen, f. 472B, inv. 2, a.u. 6. 

1964-1966  Informatziya za deynostta na DETTN [Report on the activities of the State Estrada Theatre for 
the Turkish Population]. Shumen, Bulgaria: State Archives – Shumen, f. 646, inv. 6, a.u. 710. 

2014. Spomeni na Dorche Manuelyan, Mari Takvoryan za Sirvart Chilingiryan [Memoirs of Dorche 
Manuelian and Mari Takvorian about Sirvart Chilingiryan]. Shumen, Bulgaria: State Archives 
– Shumen, f. 1662, inv. 1, a.u. 21. 

Internet Resources 

o4ilator. (2004, April 23). Ludogorski patishta [Ludogorie Paths] [Video]. YouTube. 
https://www.youtube.com/watch?v=XZyYP1ZJs4E 

  SA – Pernik. (2025, February 7). Narichan bashtata na festivala [Called the father of the festival].  

https://www.facebook.com/100064469182136/posts/pfbid02fHz4TVTws1ZvaoHQo8Pa2JcVqP133cX
d4gSkDZxYsfiZwU8HPLZnWisQezwRax2Al/?app=fbl 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



KÜLTÜREL KİMLİKTEN BEDENSEL PERFORMANSA: 
HALK DANSLARINDA KÜLTÜR, SANAT VE SPOR 

İLİŞKİSİ 
Zinnur GEREK* 

Özet 

Kültür, içinden çıktığı toplumun özelliklerini üzerinde taşıyan tarihi birer belge olduğu kadar, sanatın ve 
sporun da kaynağını oluşturur.  Toplumu birbirine yaklaştıran, duyuş ve inanış itibariyle birleştiren, şahsına, 
ulusuna karşı güven duygularını yükselten müşterek bir değer ve tükenmez bir hazinedir. Halk dansları, kültürel 
kimliğin en güçlü yansıtıcılarından biridir. Gelenek, inanç ve toplumsal değerler dans yoluyla kuşaktan kuşağa 
aktarılır, böylece birey hem toplumsal kimliğini hem de aidiyet duygusunu pekiştirir. Bunun yanı sıra, sanatsal bir 
ifade aracı olarak estetiği ve yaratıcılığı ön plana çıkarır. Sahne düzenlemeleri, kostümler ve müziklerle birleşerek 
kültürün sanatla bütünleşmiş bir yansımasına dönüşür. Fiziksel aktivite ve egzersiz boyutuyla da sporla buluşur. 
Düzenli tekrar, ritim, dayanıklılık ve koordinasyon sayesinde fiziksel performansı geliştirir, bireyin sağlığını 
destekler. Neticede halk dansları günümüzde; kültürel kimliği koruyan, bedensel performansı geliştiren ve sanatsal 
ifadeyi güçlendiren çok yönlü bir olgudur. 

Halk dansları hangi koşulda ve hangi ortamda sergilenir ise sergilensin özünde bir kültür-sanat eseridir. 
Ancak bu eser anonim olması hasebiyle içinden çıktığı topluma aittir. Eseri geleneksel formuna bağlı kalarak tekrarı 
niteliğinde çok kez yeniden üreten kişi ürünün sahibi değil hissedarıdır. Geleneksel dans özelinde bir kültür 
ürününün teşhir edileceği mekân, ortam, üretimin amacı ve özgün formu eserle ilgili bir nitelendirme 
yapabilmemize imkân sağlar. Özünde kültür-sanat eseri olan ve kaynağını kültürden alan ancak sanatçının estetik 
zevk oluşturmak amacıyla hazırlamış olduğu özgün yapıyı sanatla, topluma faydalı olmak amacıyla çok kez 
aynısının yeniden üretimi olan ürünü zanaatla, kazanmak başarılı olmak amacıyla kuralları ve kriterleri önceden 
hazırlanmış olan, daha çok fiziksel performansa dayanan karma (kültürel, sanatsal ve sportif) nitelikte 
yapılandırılmış üretimi de sporla ilişkilendirebiliriz.   

Anahtar Kelimeler: Halk Dansları, Kültür, Sanat, Spor  

FROM CULTURAL IDENTITY TO PHYSICAL PERFORMANCE: THE 
RELATIONSHIP BETWEEN CULTURE, ART AND SPORTS IN FOLK DANCES 

Abstract 

 Culture is not only a historical document encompassing the characteristics of its products, but also forms 
forms of art and sports. It is a shared value and a treasure from lineage that brings society closer together, unites it 
in sentiment and belief, and strengthens its trust in its individual and nation. Folk dance is one of the most powerful 
elements of cultural identity. Tradition, belief, and social values are passed down from generation to generation 
through dance, thus reinforcing both social unity and cooperation. Furthermore, as a means of creative expression, 
breadth and creativity are at the forefront. Combined with stage arrangements, costumes, and music, it transforms 
into a form integrated with art. It meets sports through physical activity and exercise. Through regular repetition, 
rhythm, endurance, and coordination, it develops physical performance and the distribution of individuals. 
Ultimately, folk dance today is a multifaceted phenomenon that preserves cultural heritage, enhances proportional 
performance, and strengthens artistic expression. 

Regardless of the circumstances and formats in which folk dance is performed, it is, at its core, a work of 
culture and art. However, due to the anonymity of this work, it belongs to the individuals from whom it emerged. 
The work adheres to a traditional formula and is reproduced numerous times, and the individual does not own the 
work. In the case of traditional dance, the location, environment, purpose of production, and unique formula of a 
cultural asset allow us to characterize the work. The artist, who draws from culture and is essentially a work of 
culture, can create an original structure through art, often created to create aesthetics. Products that are often 
reproduced for the benefit of society, and whose writings and catalogs are prepared with the aim of achieving 

* Profesör Doktor, Gaziantep Üniversitesi Türk Musikisi Devlet Konservatuvarı Türk Halk Oyunları Bölümü. 
zgerek@gmail.com 
DOI: 10.37609/akya.4004.c3194



Eğitimsel Değer 
Disiplin, grup 
uyumu, ritim 
duygusu kazandırır 

Disiplin, strateji, 
liderlik, takım 
ruhu kazandırır 

Her ikisi de karakter ve 
sosyal becerilerin gelişimine 
katkı sağlar 

Rekabet Unsuru 
Genellikle rekabet 
içermez, dayanışma 
ön plandadır 

Rekabet temel 
unsurdur 

Halk dansları sporun 
rekabet dışı, topluluk odaklı 
yönünü besler 

Sağlık Etkisi 

Kalp-damar sağlığı, 
kas gücü, 
koordinasyon 
geliştirir 

Dayanıklılık, 
kuvvet, çeviklik 
artırır 

Her ikisi de fiziksel sağlık 
açısından yararlıdır 

Toplumsal Etki 
Birlik, beraberlik ve 
kimlik bilinci 
oluşturur 

Takım bilinci ve 
spor kültürü 
oluşturur 

Her ikisi de sosyal 
bütünleşmeyi destekler 

Estetik Boyut Sanatsal ve görsel 
değer ön plandadır 

Performans ve 
teknik yeterlilik ön 
plandadır 

Estetik ve performans 
dengesi iki alanda da 
önemlidir 

 
 Halk oyunları yarışmalarının spor sayılıp sayılmaması, değerlendirilen açıya göre değişir. 

Bu etkinlikler hem fiziksel hem de kültürel yönleriyle sporla benzerlik gösterirken, özünde bir 
kültürel-sanat etkinliği olarak kabul edilmelidir. Bu çerçevede halk dansları yarışmaları kapsamında 
yapılan uygulamaların daha yoğun bir spor ilişkisi içerdiği görülür. 

Tablo 6. Sportif bir yaklaşımla halk oyunları yarışmaları 

Ölçüt Açıklama Sonuç 

Fiziksel Aktivite 
Boyutu 

Halk oyunları; ritim, dayanıklılık, 
koordinasyon, esneklik ve kas gücü 
gerektirir. Bu yönüyle spor 
aktiviteleriyle benzerlik taşır. 

Evet, spor niteliği taşır. 

Kurallı Yarışma Unsuru 

Halk oyunları yarışmaları, belirli 
kurallar çerçevesinde, jüri tarafından 
değerlendirilir. Yarışmacılar 
performans sergiler. 

Evet, yarışma mantığı 
sporla örtüşür. 

Kültürel / Sanatsal 
Boyut 

Asıl amacı rekabet değil; kültürel 
mirası yaşatmak, estetik ve 
geleneksel değerleri sürdürmektir. 

Bu yönüyle sanat/kültür 
etkinliğidir. 

Organizasyon Biçimi 

Federasyonlar (örneğin Türkiye Halk 
Oyunları Federasyonu - THOF) 
tarafından düzenlenir. Kategoriler, 
yaş grupları, teknik kurallar vardır. 

Spor benzeri bir 
yapılanmadır. 

Amaç ve Ruh 

Spor, genellikle performans ve 
kazanma odaklıdır; halk oyunları ise 
paylaşım, birliktelik ve kültürel 
aktarım odaklıdır. 

Bu açıdan bir spor branşı 
olarak nitelendirilmemekle 
birlikte yarışma boyutuyla 
sporla ilişkilidir.  

 
Halk oyunları yarışmalarında bir düzenlemenin ve sınırlıda olsa bir değişimin varlığını 

kimse inkâr edemez. Değişim yapılan işin doğası gereği oluşan sonuçtur. Neticede halk oyunları 
yarışmalarını kültürün ya da sanatın yarışması olarak değerlendirmek ne kadar hatalı bir bakış açısı 
ise bir spor branşı olarak nitelendirmek de o kadar hatalıdır. Kültür, sanat ve spor disiplinlerinin 
birleşiminin sonucu ortay çıkan bu ürünün değerlendirmesi bütüncül bir yaklaşımla ele alınmalı ve 
bakış açısı buna göre oluşturulmalıdır. Dikkat edilir ise yarışmalarda kullanılan değerlendirme 
belgelerinde; yöre oyunlarının kültürel kimliği (oyunlar yöresel özellik arz etmiyor) yanı sıra estetik 

özelliği (jest, mimik-icra becerisi-anlatım-karakteristik yapı) ve sportif performans düzeyi (hareketin 
dinamik, ritmik ve kinematik özelliği) kriter olarak yer almaktadır. Dolayısıyla halk oyunları 
yarışmalarında kültürün, sanatın ve sporun varlığına işaret eden karma bir değerlendirme söz 
konusudur. 

Halk oyunları yarışmaları teknik olarak sportif özellikler taşısa da özünde kültürel ve 
sanatsal bir etkinliktir. Bu nedenle, halk oyunları yarışmalarını “spor yöntemleriyle yapılan kültürel 
etkinlikler” olarak da tanımlanabilir. 

SONUÇ 

Halk dansları hangi koşulda ve hangi ortamda sergilenir ise sergilensin özünde bir kültür-
sanat eseridir. Ancak bu eser anonim olması hasebiyle içinden çıktığı topluma aittir. Eseri geleneksel 
formuna bağlı kalarak tekrarı niteliğinde çok kez yeniden üreten kişi ürünün sahibi değil 
hissedarıdır.  

Sonuç olarak halk sanatının en güzel örneklerinden biri olan ve sahne sanatı olarak kabul 
gören geleneksel danslar kültürel özelliğiyle Türk toplumunun yaşam sürecinde hep önemli bir yere 
sahip olmuştur.  His dünyasını geliştirmiş, maneviyatını güçlendirmiş ve varlığını devam ettirmesine 
önemli derecede katkı sağlamıştır. İçinden çıktığı toplumun ruhunu, yaşamını ve estetik anlayışını 
yansıtan bu iletişim aracı, spor ile birleşerek hem kültürel hem fiziksel gelişime katkı sağlamış ve 
hayatın yeniden üretimi noktasında toplum bilimi açısından oldukça önemli fonksiyonlar 
üstlenmiştir. Bu sayede insanlar kültürel değerlerin paylaşımında, geçmişle ilişki kurup hayatlarını 
yeniden yapılandırırken, toplumsal yaşayış için de kendilerini hazırlamış, yetiştirmiş ve uyum 
sağlamışlardır. 

KAYNAKÇA 

Basım, N. ve Argan M. (2016). Spor Yönetimi. Ankara: Detay Anatolia Akademik Yayıncılık  

Gasset, O. (1998). Tarihsel Bunalım ve İnsan, çev, N. G. Işık, İstanbul: Metis Yayınları.   

Marcuse, H. (1979). La DimensionEsthetique. Ed.B. Dellaloğlu, Paris: Seuil. 

Özbilgin, M. Ö. (2011). Cumhuriyet Döneminin İlk YıllarındaGeleneksel Zeybek Oyunlarının 
Sahnelenmesi Hakkında Halil Oğultürkle Yapılan Görüşme. Ege Üniversitesi Devlet Türk 
Musikisi Konservatuvarı, 35-47. 

Read, H. (1981). Sanat ve Toplum, Ümran Yayınevi, İstanbul  

Yılmaz, K.C., Elyağutu, D.C. (2022). Türkiye’de Kültür Politikaları Ekseninde Türk Halk Oyunları 
Uygulama ve Yayma Pratikleri Üzerine Bir Değerlendirme, Eurasian Academy of Sciences 
Eurasian Studies / Avrasya Çalışmaları, Volume:15 S: 42-51 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



TÜRK HALK OYUNLARINDA DRAMATİK EĞİTİMİN 
ÖNEMİ 

Ahmet ÖRMECİ* 
Özet 

Dansın geleneksel bağlamdan sahne sanatlarına taşınması, kültürel mirasın modernleşmesi ve sanatsal 
anlatımın zenginleşmesi açısından önemli bir girişimdir. Bu süreç, tiyatro gibi disiplinlerle birleşerek hem icracının 
hem de izleyicinin sanatsal gelişimine katkı sağlar. Dramatik eğitim, dans performanslarında duygusal akışın 
aktarımını güçlendirir; bu nedenle dans sanatçılarının oyunculuk kuramlarına dair teorik ve pratik bilgiye sahip 
olması gereklidir. Tiyatro tarihinde Stanislavski, Meyerhold, Grotowski ve Lecoq gibi kuramcılar, oyuncunun sahne 
üzerindeki varlığını beden, hareket ve duygusal ifade üzerinden ele almışlardır. Stanislavski psikolojik gerçekçiliği; 
Meyerhold fiziksel disiplin ve ritmi; Grotowski özsel iletişimi ve arınmayı; Lecoq ise mim, mask ve çevresel 
duyarlılığı ön plana çıkarmıştır. Her biri oyuncunun bedensel ve zihinsel hazırlığını merkeze alan özgün yöntemler 
geliştirmiştir. Benzer biçimde Türk halk oyunlarında da icracı, yalnızca figürleri sergileyen değil; aynı zamanda 
kimlik, aidiyet ve kültürel aktarım süreçlerini araştıran bir özneye dönüşür. Halk oyunları, bireysel ve toplumsal 
düzeyde dönüştürücü bir performans alanı sunar. Sonuç olarak dramatik eğitim, halk danslarıyla bütünleştirilerek 
hem kısa vadede izleyiciye hem de uzun vadede gelecek kuşaklara kültürel mirasın etkili biçimde aktarımını sağlar. 
Oyunculuk yöntemlerinin dans alanına uyarlanması, ifade becerilerinin gelişimi açısından önemli bir rol oynar. 

Anahtar Kelimeler: Halk Dansları, Dramatik Eğitim, Oyunculuk 

THE IMPORTANCE OF DRAMATIC EDUCATION IN TURKISH FOLK DANCES 

Abstract 

The migration of dance from its traditional context into the realm of performing arts represents a 
significant initiative in modernizing cultural heritage and enriching artistic expression. This process, when 
combined with disciplines such as theatre, contributes to the artistic development of both the performer and the 
audience. Dramatic education strengthens the transmission of emotional flow within dance performances; therefore, 
it is essential for dance artists to possess both theoretical and practical knowledge of acting methodologies. 
Throughout theatre history, theorists such as Stanislavski, Meyerhold, Grotowski, and Lecoq have examined the 
actor’s presence on stage through the lens of body, movement, and emotional expression. Stanislavski emphasized 
psychological realism; Meyerhold focused on physical discipline and rhythm; Grotowski explored essential 
communication and purification; and Lecoq highlighted mime, mask, and environmental sensitivity. Each 
developed distinctive methods centered on the actor’s physical and mental preparation. Similarly, in Turkish folk 
dances, the performer is not merely someone who executes choreographic figures, but rather becomes a subject who 
investigates processes of identity, belonging, and cultural transmission. Folk dances offer a transformative 
performance space on both individual and collective levels. Ultimately, when integrated with dramatic education, 
folk dance enables the effective transmission of cultural heritage - both to contemporary audiences and future 
generations. Adapting acting techniques to the field of dance plays a vital role in the development of expressive 
capabilities. 

Keywords: Folk Dances, Dramatic Education, Acting 

GİRİŞ 

Güzel sanatlar kapsamında, dansın geleneksel ortamdan alınıp sahne sanatlarına aktarılması 
önemli bir girişimdir ve birçok olumlu yönünden bahsedilebilir. Kültürel mirasın modernleşmesi; 
tiyatro gibi sahne sanatlarının diğer kolları ile birleşerek zenginleşmesi; tarihi, sosyal ve kültürel 
mirasın gelecek nesillere daha etkili bir şekilde aktarılması; geleneksel ve teknik açıdan yeniden 
düzenlenerek ve içerisine tiyatro sanatındaki dramatik çalışmalar ve ilgili oyunculuk kuramları 
eklenerek hem sanatı icra eden performans sanatçısının hem de seyirci kitlesinin gelişmesine katkı 
sağlaması bu yönlerden bazılarıdır. Sahnedeki dansın anlatısını dramatik eğitim, sahneleme 
teknikleri, oyunculuk kuramları ve ifade becerileriyle geliştirmek ve geleneksel olanı modern bir 

* Yüksek Lisans Öğrencisi, Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3195



Erdur Rabul, D. (2016). Sanat ve Yaşam Arasındaki Geçirgen Çizgide Dans Eğitimi Kontak Doğaçlama 
Teknik, Yöntem ve Eğitim Yaklaşımlarının Amatör Dansçılarda Fiziksel, Sanatsal ve Psiko-
Sosyal Gelişme Katkısı. 

Göldere, S. (2010). Oyunculuk Sanatında Ben-Öteki Sorunu Stanislavski-Yaratıcı Oyunculuk Sistemi. 
Sanat ve Tasarım Dergisi, 1(6), 55-75.  

Turan, A. (2024). Vsevolod Meyerhold Tiyatrosunda Temel Prensipler. Sanat ve Tasarım Dergisi, 14(2), 
410-425. 

Usta, M. (2018). Jerzy Grotowski'nin fiziksel eylemleri ve Türk tiyatrosuna etkisi (Yüksek lisans tezi, 
Haliç Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü). Yükseköğretim Kurulu Ulusal Tez Merkezi. 

Haçikoğlu, T. (2020). Fiziksel tiyatro’da Lecoq pedagojisi ve bir metnin bu yaklaşımla sahnelenmesi 
(Yüksek lisans tezi, İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü). Yükseköğretim Kurulu 
Ulusal Tez Merkezi. 

Turan, A. (2024). Vsevolod Meyerhold Tiyatrosunda Temel Prensipler. Sanat & Tasarım Dergisi, 14(2), 
410–425. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Erdur Rabul, D. (2016). Sanat ve Yaşam Arasındaki Geçirgen Çizgide Dans Eğitimi Kontak Doğaçlama 
Teknik, Yöntem ve Eğitim Yaklaşımlarının Amatör Dansçılarda Fiziksel, Sanatsal ve Psiko-
Sosyal Gelişme Katkısı. 

Göldere, S. (2010). Oyunculuk Sanatında Ben-Öteki Sorunu Stanislavski-Yaratıcı Oyunculuk Sistemi. 
Sanat ve Tasarım Dergisi, 1(6), 55-75.  

Turan, A. (2024). Vsevolod Meyerhold Tiyatrosunda Temel Prensipler. Sanat ve Tasarım Dergisi, 14(2), 
410-425. 

Usta, M. (2018). Jerzy Grotowski'nin fiziksel eylemleri ve Türk tiyatrosuna etkisi (Yüksek lisans tezi, 
Haliç Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü). Yükseköğretim Kurulu Ulusal Tez Merkezi. 

Haçikoğlu, T. (2020). Fiziksel tiyatro’da Lecoq pedagojisi ve bir metnin bu yaklaşımla sahnelenmesi 
(Yüksek lisans tezi, İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü). Yükseköğretim Kurulu 
Ulusal Tez Merkezi. 

Turan, A. (2024). Vsevolod Meyerhold Tiyatrosunda Temel Prensipler. Sanat & Tasarım Dergisi, 14(2), 
410–425. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İZMİR’DE KINA ORGANİZASYONLARINDA 
GELENEKSEL DANSIN GÜNCEL DURUMU 

Alperen BAYRAKTAR* 
Özet 

İzmir il sınırları içerisinde kına organizasyonlarında geleneksel dansın güncel durumu konulu çalışma, 
2019 yılında Ege Üniversitesi Devlet Türk Musikisi Konservatuvarı Türk Halk Oyunları Bölümü’nde, ‘‘Dansta 
Çalışma Alanları” dersinin içeriğine katkı sunmak amacıyla hazırlanmıştır. Bu çalışmada İzmir’de bulunan kına 
organizasyonları araştırılmıştır. Çalışmanın önemli kısımlarından biri kına organizasyonlarının geleneğe olan 
dokunuşudur. Kına organizasyonlarının geleneklere ve geleneksel danslara olan etkisi tespit edilmeye çalışılmıştır. 
İzmir’de yapılan kına organizasyonlarında geleneksel dansın güncel durumu başlıklı araştırma röportaj, literatür 
ve netnografik kaynaklardan alınan bilgilerle oluşturulmuş ve katılımcı gözlemci yöntemi kullanılarak yapılan bir 
çalışmadır. Şehir yaşamı içerisinde var olan geleneksel dans pratikleri ve kına töreni ilişkisi sosyal bilimlerin çeşitli 
dallarıyla açıklanmaya çalışılmıştır.  

Anahtar Kelimeler: İzmir, Kına, Gelenek, Dans 

THE CURRENT STATUS OF TRADITIONAL DANCE AT HENNA EVENTS IN 
IZMIR 

Abstract 

A study on the current status of traditional dance at henna events within the provincial borders of Izmir 
was prepared in 2019 at the Ege University State Turkish Music Conservatory, Department of Turkish Folk Dances, 
to contribute to the content of the "Study Areas in Dance" course. This study investigated henna events in Izmir. 
One of the key aspects of the study is the touch henna events have on tradition. The study aimed to determine the 
impact of henna events on traditions and traditional dances. The research, titled "The Current Status of Traditional 
Dance at Henna Events in Izmir," was constructed using interviews, literature, and netnographic sources, and 
employed the participant-observer method. The relationship between traditional dance practices and henna 
ceremonies within urban life was explored through various branches of the social sciences. 

Keywords: Izmir, Henna, Tradition, Dance 

GİRİŞ 

Kınanın kültürümüzdeki yeri büyüktür. Kına çok eski zamanlardan beri süslenme ve bazı 
hastalıkları iyileştirmek için kullanılmıştır. Türklerde ise daha çok süsleme ve süslenme faktörü 
olarak kullanılır. ‘‘Kına, sadece gelin olacak kızlara uygulanmaz; askere gidecek erkeklere, sünnet 
olacak çocuklara, altı ayı dolduran kız bebeklere, üç aylar zamanı, bayram zamanı, hafız hacı hatim 
kınası, ölüm kınası, kurbanlık olarak kesilecek hayvanlara, mezun olanlara ve saça da uygulanır’’ 
(Toprak, 2009). Kına uygulamasına yakma terimi ile ifade edilir. Örneğin; geline kına yakmak veya 
askere kına yakmak gibi… 

Gelinlere yakılan bu kına evlilik aşamasındaki bir geceye adını verecek kadar önemlidir. Bu 
gecenin adı kına gecesidir. Kına geceleri sadece gelin olacak kızlar için yapılmaz bunun yanı sıra 
damatlar içinde yapılabilir. Bu geceler, kına türküleri ve eğlenceleri ile anılır. ‘‘Gelenek yapı 
bakımından donuk, statik, ortaya çıktıkları andan itibaren kendini tekrarlayan kalıplar değildir. 
Aksine ait oldukları milletin ihtiyaçlarına uygun biçimde değişen, ortadan kalkan veya parçalanarak 
yeni geleneklerin doğmasını sağlayan dinamik bir yapıya sahiptirler" (Yıldırım, 1988, s. 16).  

Yörelere göre değişkenlik gösteren geleneksel kına kültürü, bazı insan yaratmalarından 
etkilense de özünü ve amacını koruyarak yapılan düğünlerin kuşkusuz vazgeçilmez ön eğlencesi 

* Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Halk Oyunları Anabilim Dalı Türk Halk Oyunları Programı 
Tezli Yüksek Lisans Öğrencisi, alperenbayraktar08000@gmail.com 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3196



Kına gecelerinde en çok tercih edilen danslar çiftetelli, oryantal ve roman havasıdır. Çiftetelli 
genellikle kına yakma işlemi bittikten sonra davetlileri, ortamın duygusal ve hüzünlü kısmından 
eğlenceli kısmına geçmek için kullanılan bir danstır. Oryantal veya roman havası ise genellikle 
insanları oyun havaları arasında dinlendirmek için her ikisinden biri tercih edilir. Eğer gecenin bir 
konsepti var ise o konsepte uygun bir modernize dans gösterisi yapılmaktadır. ‘‘Günümüzde 
genellikle roman konsepti ya da Hint konsepti yaygın olarak tercih edilmektedir. Bunların dışında 
daha nadir olsa da; Karadeniz konsepti, Balkan konsepti, Kütahya konseptlerinin uygulandığı da 
görülmüştür’’ (Parsan M. , 2019). Eğer gelinler isterse bu dans ekibi ile kına gecesi öncesinde provaya 
katılarak dansçılarla birlikte sahnede yerlerini alabilirler. Kına eğlencelerinin son zamanlarda moda 
olma yolunda giden kanat ve yelpaze şovlar yerini almaktadır. Bu kanatların renkleri genellikle 
gümüş rengi, gold rengi ve led ışıklı kanatlardır. Bunların dışında ise nadir olarak görülse de kelebek 
motifli kanatlar vardır. Bu kanatlar eşliğinde dansçı kızlar genellikle içerisinde oryantal hareketleri 
barındıran modernize edilmiş dans şovları gerçekleştirmektedir. Geceyi daha da hareketlendirmek 
ve eğlenceyi doruklara taşımak amacıyla oryantal ya da zenne gelir. İlk olarak ferdi bir şekilde 
şovlarını gerçekleştirirken bu kısımda onlarda kanat kullanabilirler. Daha sonrasında davetlileri de 
sahneye alarak eğlenceye devam ederler. 

SONUÇ 

Günümüzdeki organizasyon firmalarının eğlence sektörlerindeki yapmış olduğu 
uygulamaların geleneğimizi değiştirdiğini bariz bir şekilde görülmektedir. Yapılan bu gelenek 
icatları kimi insanlar tarafında ilgiyle takip edilip desteklenirken kimileri ise aksine ilgi göstermeyip 
onaylamamaktadır. ‘‘Geleneklerin yaratıcısı ve icracısı konumundaki insanoğlu, bu özelliğiyle hem 
etken hem de edilgen bir rolün sahibidir. Kültürler, değişime ayak direme ya da onu kabul anlamında 
farklı tutumlar sergileyebilirler’’ (Adorno, 2021). ‘‘Yaşayan folklor ürünlerinin sürekliliğini 
sağlamada yeni olanın baskısını üzerinde hisseden gelenek, ona sahip çıkan, onu tercih eden bir halk 
olmadığında kültürel belleğe doğru giden yolda ilerler’’ (Demir S. , 2012). Kültürel belleğe dönüşmesi 
an meselesi olan geleneklerin kendi özgün bağlamından kopartılıp doğalarına aykırı ortamlara 
taşındığı görülebilmektedir. Geleneklerin bağlamlarından koparılarak yapay ortamlarda kendilerine 
yer bulmaları, aslında halkın yaptığı tercihin istikametini de gösterir niteliktedir. Bu noktada gelenek 
artık kültürel belleğe dönüşme yolundadır. 

Kültürün doğallığı ile ilgili olmayan ve her şekilde eğreti olan seçimler, kültür bilimlerinin 
terim dünyasına “israf kültürü” ya da “israf geleneği” gibi yeni bir terim eklemenin dışında olumlu 
hiçbir çıktı ortaya koyamamıştır. Organizasyon firmaları, belirtilen kanallar üzerinden oluşturulan 
bu yoğun israf temelli akımlardan paylarına düşen finansal kazancı almaları ile sürecin yaratıcıları 
değil, icracıları konumundadırlar. 

KAYNAKÇA 

Aça, M. (2018, Kasım 8-10). Balıkesir Kına Organizasyonu Firmaları -Hayal Satıcıları- Üzerine 
Halkbilimsel Değerlendirmeler. Motif Vakfı Uluslararası Sosyal Bilimler Sempozyumu (s. 103-
111). Çanakkale: Motif Vakfı Yayınları. Aralık 04, 2019 tarihinde https://www.academia.edu/: 
https://www.academia.edu/37971103/Bal%C4%B1kesir_K%C4%B1na_Organizasyonu_Firm
alar%C4%B1_-Hayal_Sat%C4%B1c%C4%B1lar%C4%B1-
_%C3%9Czerine_Halkbilimsel_De%C4%9Ferlendirmeler adresinden alındı 

Adorno, T. W. (2021). Kültür Endüstrisi Kültür Yönetimi. Kültür Endüstrisi Kültür Yönetimi. İstanbul, 
Türkiye: İletişim Yayınları. 

Atay, T. (2004). Gelenek Üzerine. 155. 

Çilingir, H. (2019). Eylül 28, 2019 tarihinde https://www.egleniyormuyuz.com/: 
https://www.egleniyormuyuz.com/kina-gecesi-muzik-listeniz-icin-en-iyi-kina-gecesi-
muzikleri/ adresinden alındı 



Kına gecelerinde en çok tercih edilen danslar çiftetelli, oryantal ve roman havasıdır. Çiftetelli 
genellikle kına yakma işlemi bittikten sonra davetlileri, ortamın duygusal ve hüzünlü kısmından 
eğlenceli kısmına geçmek için kullanılan bir danstır. Oryantal veya roman havası ise genellikle 
insanları oyun havaları arasında dinlendirmek için her ikisinden biri tercih edilir. Eğer gecenin bir 
konsepti var ise o konsepte uygun bir modernize dans gösterisi yapılmaktadır. ‘‘Günümüzde 
genellikle roman konsepti ya da Hint konsepti yaygın olarak tercih edilmektedir. Bunların dışında 
daha nadir olsa da; Karadeniz konsepti, Balkan konsepti, Kütahya konseptlerinin uygulandığı da 
görülmüştür’’ (Parsan M. , 2019). Eğer gelinler isterse bu dans ekibi ile kına gecesi öncesinde provaya 
katılarak dansçılarla birlikte sahnede yerlerini alabilirler. Kına eğlencelerinin son zamanlarda moda 
olma yolunda giden kanat ve yelpaze şovlar yerini almaktadır. Bu kanatların renkleri genellikle 
gümüş rengi, gold rengi ve led ışıklı kanatlardır. Bunların dışında ise nadir olarak görülse de kelebek 
motifli kanatlar vardır. Bu kanatlar eşliğinde dansçı kızlar genellikle içerisinde oryantal hareketleri 
barındıran modernize edilmiş dans şovları gerçekleştirmektedir. Geceyi daha da hareketlendirmek 
ve eğlenceyi doruklara taşımak amacıyla oryantal ya da zenne gelir. İlk olarak ferdi bir şekilde 
şovlarını gerçekleştirirken bu kısımda onlarda kanat kullanabilirler. Daha sonrasında davetlileri de 
sahneye alarak eğlenceye devam ederler. 

SONUÇ 

Günümüzdeki organizasyon firmalarının eğlence sektörlerindeki yapmış olduğu 
uygulamaların geleneğimizi değiştirdiğini bariz bir şekilde görülmektedir. Yapılan bu gelenek 
icatları kimi insanlar tarafında ilgiyle takip edilip desteklenirken kimileri ise aksine ilgi göstermeyip 
onaylamamaktadır. ‘‘Geleneklerin yaratıcısı ve icracısı konumundaki insanoğlu, bu özelliğiyle hem 
etken hem de edilgen bir rolün sahibidir. Kültürler, değişime ayak direme ya da onu kabul anlamında 
farklı tutumlar sergileyebilirler’’ (Adorno, 2021). ‘‘Yaşayan folklor ürünlerinin sürekliliğini 
sağlamada yeni olanın baskısını üzerinde hisseden gelenek, ona sahip çıkan, onu tercih eden bir halk 
olmadığında kültürel belleğe doğru giden yolda ilerler’’ (Demir S. , 2012). Kültürel belleğe dönüşmesi 
an meselesi olan geleneklerin kendi özgün bağlamından kopartılıp doğalarına aykırı ortamlara 
taşındığı görülebilmektedir. Geleneklerin bağlamlarından koparılarak yapay ortamlarda kendilerine 
yer bulmaları, aslında halkın yaptığı tercihin istikametini de gösterir niteliktedir. Bu noktada gelenek 
artık kültürel belleğe dönüşme yolundadır. 

Kültürün doğallığı ile ilgili olmayan ve her şekilde eğreti olan seçimler, kültür bilimlerinin 
terim dünyasına “israf kültürü” ya da “israf geleneği” gibi yeni bir terim eklemenin dışında olumlu 
hiçbir çıktı ortaya koyamamıştır. Organizasyon firmaları, belirtilen kanallar üzerinden oluşturulan 
bu yoğun israf temelli akımlardan paylarına düşen finansal kazancı almaları ile sürecin yaratıcıları 
değil, icracıları konumundadırlar. 

KAYNAKÇA 

Aça, M. (2018, Kasım 8-10). Balıkesir Kına Organizasyonu Firmaları -Hayal Satıcıları- Üzerine 
Halkbilimsel Değerlendirmeler. Motif Vakfı Uluslararası Sosyal Bilimler Sempozyumu (s. 103-
111). Çanakkale: Motif Vakfı Yayınları. Aralık 04, 2019 tarihinde https://www.academia.edu/: 
https://www.academia.edu/37971103/Bal%C4%B1kesir_K%C4%B1na_Organizasyonu_Firm
alar%C4%B1_-Hayal_Sat%C4%B1c%C4%B1lar%C4%B1-
_%C3%9Czerine_Halkbilimsel_De%C4%9Ferlendirmeler adresinden alındı 

Adorno, T. W. (2021). Kültür Endüstrisi Kültür Yönetimi. Kültür Endüstrisi Kültür Yönetimi. İstanbul, 
Türkiye: İletişim Yayınları. 

Atay, T. (2004). Gelenek Üzerine. 155. 

Çilingir, H. (2019). Eylül 28, 2019 tarihinde https://www.egleniyormuyuz.com/: 
https://www.egleniyormuyuz.com/kina-gecesi-muzik-listeniz-icin-en-iyi-kina-gecesi-
muzikleri/ adresinden alındı 

Demir, C. T. (2019, EYLÜL 29). Kına Organizasyonlarında Geleneksel Dansın Güncel Durumu. (A. 
BAYRAKTAR, Röportaj Yapan) 

Demir, S. (2012). Kültürel Bellek, Gelenek ve Halk Bilimi Müzeleri. Milli Folklor, 184-193. Aralık 8, 
2019 tarihinde https://www.academia.edu/: 
https://www.academia.edu/37971103/Bal%C4%B1kesir_K%C4%B1na_Organizasyonu_Firm
alar%C4%B1_-Hayal_Sat%C4%B1c%C4%B1lar%C4%B1-
_%C3%9Czerine_Halkbilimsel_De%C4%9Ferlendirmeler adresinden alındı 

Ötken, N. (2010). Geleneksel ve Yeni Uygulamalar Üzerinden Halk Oyunlarının Sahnelenmesinde 
Kadın ve Bedeninin İmgeleri. DEÜ GSF DERGİSİ, 49-54. 

Parsan, M. (2019, AĞUSTOS 28). Kına Organizasyonlarında Geleneksel Dansın Güncel Durumu. (A. 
BAYRAKTAR, Röportaj Yapan) 

Toprak, Y. (2009). BALIKESİR VE ÇEVRESİNDE KINA FOLKLORU ÜZERİNE. Yüksek Lisans Tezi, 
37-81. Balıkesir, Türkiye: Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Yasemin, T. (2009). BALIKESİR VE ÇEVRESİNDE KINA FOLKLORU ÜZERİNE. Yüksek Lisans Tezi, 
37-81. Balıkesir, Türkiye: Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Yıldırım, D. (1988). SÖZLÜ GELENEK KÜLTÜRÜ. Milli Folklor, 6-7. Aralık 03, 2019 tarihinde 
http://www.millifolklor.com: http://www.millifolklor.com/PdfViewer.aspx?Sayi=1&Sayfa=6 
adresinden alındı 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AĞIR ZEYBEK TÜRÜ OYUNLARDA “AYAĞA 
ÇALMA” UNSURU, SAHNELEME PROBLEMLERİ VE 

ELİFOĞLU ZEYBEĞİ ÖRNEĞİ 
 Arda ERAVCI* Seren ERAVCI** 

Özet 

Bu bildiri, ağır zeybek türü halk oyunlarındaki "ayağa çalma" unsurunu, bu unsurun sahneleme sürecinde 
karşılaştığı sorunları ve Elifoğlu Zeybeği örneği üzerinden bir çözüm önerisini ele almaktadır. Ağır zeybekler, solo 
ve ağır tempolu yapılarıyla öne çıkan oyunlardır. Bu ağır tempo oyunun görkemini artırsa da icracının fiziksel 
zorlanmaları izleyiciye yansıtmamasını gerektirdiği için icrayı zorlaştırmaktadır. 

Geleneksel icralarda bu zorluğu aşmak için müzisyenlerin oyuncuya uyum sağladığı "ayağa çalma" adı 
verilen bir yöntem geliştirilmiştir. Bu yöntemde normalde oyunun müziğe uyduğu hiyerarşik yapı tersine döner ve 
müzik oyuncunun hareketlerine ve sinyallerine göre şekillenmektedir. Müzisyenler oyuncunun pozlarını rahatça 
sergilemesi ve bir sonraki harekete istediği zaman geçebilmesi için kısa duraklamalar ve ataklar kullanmaktadırlar. 
Bu alışılagelmedik dinamik özellikle oyuncu ile müzisyenler arasında zamanla oluşan bir tanışıklık ve uyum 
gerektirmektedir. 

Günümüzde bu tür oyunların sahnelemesinde karşılaşılan başlıca problem canlı müzik yerine sabit bir 
tempoya sahip olan kayıt edilmiş müziklerin kullanılmasıdır. Bu şekilde kayıt altına alınmış müzikler 
müzisyenlerin oyuncuya ayak uydurma imkânını ortadan kaldırdığı için "ayağa çalma" unsurunun es geçilmesine 
ve dolayısıyla oyunların özgün tavrını ve ağır yapısını kaybetmesine neden olur. Bildiri içerisinde biri sabit tempolu 
kayıtla diğeri canlı müzikle icra edilen iki Elifoğlu Zeybeği performansı karşılaştırılarak bu fark somutlaştırılmıştır. 
Canlı icrada, "ayağa çalma" nedeniyle melodinin ve dolayısıyla oyun figürlerinin sürelerinin önemli ölçüde uzadığı 
tespit edilmiştir. 

Bildiri içerisinde çözüm olarak "ayağa çalma" içeren oyunların müziklerinin geleneksel ortamdaki 
duraklamaları ve ritim değişkenlikleriyle birlikte notaya alınmasını ve kaydedilmesini ve bununla beraber müzik 
düzenlemesinin de bu kayda alınan notalar üzerinden gerçekleştirilmesi önerilmektedir. Oyuncular da bu özgün 
kayıtlara göre eğitilmelidir. Bu sayede, oyunların karakteristik yapısı ve sahne üzerindeki tavrı, kayıt altına alınmış 
müzikler kullanılırken dahi aslına en yakın şekilde korunabilecektir. 

Anahtar Kelimeler: Zeybek, Ağır Zeybek, Ayağa Çalma, Sahneleme, Notasyon Problemi 

THE ELEMENT OF "PLAYING TO THE FOOT" IN SLOW ZEYBEK DANCES, 
STAGING PROBLEMS AND THE EXAMPLE OF ELİFOĞLU ZEYBEĞİ 

Abstract 

This paper addresses the “playing to the foot” (ayağa çalma) element in slow zeybek-type folk dances, the 
problems this element encounters in the staging process, and a proposed solution through the example of the 
Elifoğlu Zeybeği. Slow zeybeks are dances that stand out with their solo and slow-tempo structures. While this slow 
tempo enhances the magnificence of the dance, it also makes the performance more difficult as it requires the 
performer not to show any signs of physical strain to the audience. 

In traditional performances, a method called playing to the foot was developed to overcome this difficulty, 
where the musicians adapt to the dancer. In this method, the usual hierarchical structure where the dance follows 
the music is reversed, and the music is shaped according to the dancer's movements and signals. Musicians use 
short pauses and attacks to allow the dancer to comfortably execute their poses and transition to the next movement 
whenever they are ready. This unconventional dynamic requires a familiarity and harmony that develops over time, 
especially between the dancer and the musicians. 

* Doçent, Giresun Üniversitesi Devlet Konservatuvarı Türk Halk Oyunları Bölümü. arda.eravci@giresun.edu.tr, 
ORCID: 0000-0002-3359-770X 
** Öğretim Görevlisi Doktor, Giresun Üniversitesi Devlet Konservatuvarı Türk Halk Oyunları Bölümü. 
seren.eravci@giresun.edu.tr, ORCID: 0000-0002-4198-0493 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3197



ölçü sayısına sahip olmuştur. Bu durum hem oyunun neredeyse bir buçuk kat daha uzun 
oynanmasına yani dolayısıyla yavaşlamasına hem de içerdiği duraklama noktaları ile oyun 
icracısının oyunun tavrını daha iyi ortaya koyabilmesini sağlamaktadır.  

Özünde “ayağa çalma” unsurunu taşıyan bu oyunların bu şekli ile düzenlemeli bir müzik 
eşliğinde ve toplu icra ile sahnelenmesinin daha pratik bir şekilde gerçekleştirilebilmesi için 
yukarıdaki gibi notaya alınmaları gerektiği ve oyun öğreticilerinin oyunları bu notalara uygun 
şekilde öğretmeleri gerektiği kanısı oluşmuştur. 

Oyunun yeniden öğretimi bağlamında ise Tablo 1’de gerçekleştirilen yeniden değerleme 
sonucu ortaya çıkan yeni ritmik yapının kullanılması önerilmektedir. Tabloda kalın puntolar ile 
işaretlenmiş olan yerler oyun icrasında oyuncuların durakladığı yerlere denk geldiği için her 
duraklamanın denk geldiği kısımlar ayrı ayrı bölümler olarak değerlendirilmektedir. Bu bağlamda 
normalde 9/2’lik yani 36/8’lik olarak öğretilen oyunun yeni değerleme sonucunda 25/4’lük yani 
50/8’lik ölçü işareti ve tablonun en sağ sütununda duraksamalı kısımlar ile ortaya çıkan yeni figür 
bölümleri baz alınarak öğretilmesi önerilmektedir. Tabloda gerçekleştirilen yeniden değerleme 
sonucu her bir duraksama ile ortaya çıkan yeni figür bölümleri ise 6/8 + 11/8 + 11/8 + 5/8 + 6/8 + 11/8 
= 50/8 = 25/4 şeklinde oluşmuştur.  

Bu bağlamda teorideki bu önerinin geçerliliğinin denenmesi amacıyla tarafımızca 25/4’lük 
ölçü ile yeniden notaya alınmış Elifoğlu Zeybeği melodisi ile bir müzik düzenlemesi gerçekleştirilmiş 
ve Giresun Üniversitesi Devlet Konservatuvarı Türk Halk Oyunu Bölümü lisans öğrencilerinden 
Atacan Ekşi, Seyithan Es ve Musa Azboy’un katılımı ile oyunun ilk iki figürü üzerinde bir yeniden 
öğretim gerçekleştirilmiştir. Aşağıda yer alan videoda bu yeniden düzenlenmiş müzik ve yeniden 
öğretim ardından ortaya çıkan sonuç yer almaktadır. 

 
Şekil 5. Elifoğlu Zeybeği (25/4’lük Nota ile Düzenlenmiş ve Yeniden Öğretilmiş Oyunun İki Figürü) 

SONUÇLAR VE ÖNERİLER 

- Ayağa çalma unsuru, Türk halk oyunlarına özgün ve kaynağı geleneksel ortam olan bir 
unsurdur. Bu unsurun oyun içerisinde oluşabilmesi için müzisyen ve oyuncu arasında belirli 
bir uyum süreci gerekmektedir. 

- Ağır zeybek oyunlarının melodilerinin notaya alınmasında ‘ayağa çalma’ unsurunun 
görmezden gelinmesi bu melodiler üzerinde gerçekleştirilen düzenlemelerde oyun süresinin 
kısalmasına ve oyunun ‘ağır’ sıfatını almasında önemli bir rol oynayan müzikteki 
duraklamaların (puandorg) ortadan kalkmasına sebep olmaktadır. 

- Çalışma bu tür oyunların ‘ayağa çalma’ unsuru ile birlikte düzenlenmiş bir müzik eşliğinde 
ve toplu olarak sahnelenebilmesine yönelik alternatif bir notaya alım ve öğretim şekli 
üzerinde önerilerde bulunmaktadır. 

- Bu bağlamda oyunun sahnelenmesine yönelik olarak geleneksel oyun ezgisinin temposu hiç 
değişmiyormuş gibi notaya alınması, müzik düzenlemesinin bu nota üzerinden 
gerçekleştirilmesi ve oyun tekrar öğretiminin de bu nota sonucu ortaya çıkan yeni ritmik 
yapıya uygun olarak gerçekleştirilmesi önerilmektedir. 

- Böylece bu tür oyunların içerdikleri ‘ayağa çalma’ unsurunun ve onun getirdiği daha ağır 
oynama özelliğinin ve diğer tavır özelliklerinin büyük ölçüde sahneye yansıtılabileceği 
düşünülmektedir. 

KAYNAKÇA 

Aydın Akademi Kültür Sanat G.S.K. - THOF Aydın İl Yarışması. (2013). Aydın. 

Aydın, A. F. (2013). Aydın Kaba Zurna Ekiplerinin Yöresel Repertuvarlarında Yer Alan Ağır 
Zeybeklerin Melodik ve Ritmik Özellikleri. Türk Tarihinde Efe ve Zeybek Kültürü Sempozyumu 
Bildirileri. İzmir: Ödemiş Belediyesi. 

Demirsipahi, C. (1975). Türk Halk Oyunları. Ankara: İş Bankası Kültür Yayınları. 

Ege Üniversitesi TÜHAD - VAKSA Yarışması İzmir Bölge Finali. (2010). İzmir. 

Ödemiş, S. (2011). Zeybeklerde Dans ve Müzik İlişkisi: Dansa Eşlikte Ayağa Çalma. Porte Akademik 
Müzik ve Dans Araştırmaları Dergisi(2), s. 383-387. 

Öztürk, O. M. (2006). Zeybek Kültürü ve Müziği. İstanbul: Pan Yayıncılık. 

TRT Sözsüz Oyun Havaları Repertuvarı. (1997). Elifoğlu Zeybeği. (Rep No: 528). (A. F. Aydın, 
Derleyici) 

Uzunkaya, E., & Akbal, Ö. (2014, Temmuz-Ağustos). Türk Halk Danslarının İcrasına Bir Asma Davul 
Geleneği 'Ayağa Çalma'. Akademik Bakış Dergisi(44). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ORDU İLİNDE OYNANAN HORONLARIN 
FARKLILIKLARINA DAİR BİR İNCELEME (PERŞEMBE 

VE MESUDİYE İLÇELERİ ÖRNEĞİ) 
Arda ERAVCI* Yasin YAŞAR** 

Özet 

Doğu Karadeniz Bölgesi’nde yer alan Ordu ili tarih boyunca birçok farklı kavme ve millete ev sahipliği 
yapmıştır. Bunun doğal bir sonucu olarak bu toplulukların ürettiği çeşitli eserleri ve kültürel ögeleri de bünyesinde 
barındırmaktadır. Bu durum Ordu'da yaşayan farklı topluluklar arasında bir kültür alışverişini de beraberinde 
getirmiştir. Bu alışverişin etkileri, halk biliminin diğer dallarında olduğu gibi halk oyunları alanında da 
görülmektedir. 

Halk oyunları yapısı gereği coğrafi unsurlardan da etkilenir. Örneğin dağlık kesimde oynanan oyunlar ile 
sahil kesiminde oynanan oyunlar arasında tavır farklılıkları gözlemlenebilir. Çünkü dağlık ve sahil bölgelerinin 
coğrafi özellikleri, insanların yaşam pratiklerini doğrudan etkilemektedir. Bu durum yörede icra edilen müziklere 
ve oyunlara da yansımaktadır. Yörede icra edilen müziğin yapısı oynanan oyunları doğrudan etkileyen bir diğer 
önemli faktördür. Bu etki; müziğin icra ediliş biçimi, kullanılan enstrümanlar ve icracının ustalığı gibi birçok farklı 
unsura göre değişiklik gösterebilmektedir. 

Ordu, halk oyunları açısından ‘Horon’ türünün icra edildiği bir ildir. Ancak ilde horonun yanı sıra 
‘Karşılama’ adı verilen oyunlar, ‘Metelik’ veya ‘kol havası’ olarak bilinen türler, Gürcü kökenli nüfusun göçüyle 
yaygınlaşan ‘Kafkas’ oyunları ve İç Anadolu Bölgesi’ne komşu ilçelerde nadiren de olsa ‘Halay’ türü oyunların icra 
edildiği görülmektedir. Bu çeşitliliğin Ordu ilinin coğrafi yapısının yanı sıra farklı etnik kökenlerden insanları 
bünyesinde barındırmasının bir sonucu olduğu anlaşılmaktadır. 

Ordu'nun dağlık kısmında (Mesudiye ilçesi) ve sahil kısmında (Perşembe ilçesi) oynanan bazı horonlardan 
yola çıkarak il içerisindeki bu iki farklı bölgenin oyunlarının tavır, müzik ve ritim açısından farklılıklar barındırdığı 
tespit edilmiştir. Mesudiye konumu itibarıyla Kelkit Vadisi’nde yer aldığından bu vadinin kendine has kültürü 
oynanan oyunları ve icra edilen müzikleri doğrudan etkilemiştir. Buna karşın sahil kesiminde yer alan ve coğrafi 
olarak sarp arazilerle çevrili olan Perşembe ilçesinin de kendine has horonları ve bu horonlara özgü müzikleri 
olduğu belirlenmiştir. 

Bu çalışmanın başlıca amacı söz konusu iki ilçe özelinde Ordu ilinde oynanan horon oyunlarının yapısal, 
tavırsal, müzikal ve ritimsel farklılıklarını ortaya koymaktır. Çalışma kapsamında alan araştırması, yapılan 
görüşmeler ve yazılı kaynaklardan elde edilen bulgular aktarılacaktır. 

Anahtar Sözcükler: Ordu, Horon, Doğu Karadeniz Bölgesi, Perşembe, Mesudiye 

A STUDY ON THE DIFFERENCES OF HORON DANCES PERFORMED IN ORDU 
PROVINCE (THE CASE OF PERŞEMBE AND MESUDİYE DISTRICTS) 

Abstract 

Located in the Eastern Black Sea Region, the province of Ordu has hosted many different tribes and nations 
throughout history. As a natural consequence of this, it also harbors various artifacts and cultural elements 
produced by these communities. This situation has also led to a cultural exchange among the different communities 
living in Ordu. The effects of this exchange can be seen in the field of folk dances, as in other branches of folklore. 

Folk dances, by their nature, are also influenced by geographical factors. For example, differences in 
performatic style can be observed between the dances performed in the mountainous areas and those performed in 
the coastal areas. This is because the geographical features of the mountainous and coastal regions directly affect 
people's life practices. This situation is also reflected in the music and dances performed in the region. The structure 
of the music performed in the region is another important factor that directly affects the dances performed. This 

* Doçent, Giresun Üniversitesi Devlet Konservatuvarı Türk Halk Oyunları Bölümü. arda.eravci@giresun.edu.tr, 
ORCID: 0000-0002-3359-770X 
** Bilim Uzmanı, yasinnyasarr.52@gmail.com

DOI: 10.37609/akya.4004.c3198



birçok unsuru sayabilmekle beraber halk oyunlarına izah edilmesinde oyuna eşlik eden çalgı ve 
müzik çok önemlidir.  

SONUÇ VE ÖNERİLER 

Ordu ilinin çok uluslu yapısı sunulan kültür ögelerini de çeşitlendirmiştir.  

Ordu’nun bilinen ve kayıt altına alınan ilk kemençe sanatçısı Yunus Sakarya’dır.  

Ordu yöresine ait ilk halk oyunları derleme ve düzenleme çalışmaları 1970’lı yıllarda 
başlamıştır.  Bu dönemde erişilen belgelere göre Perşembe ilçesinde ‘Perşembe Horonu, Erkek 
Horonu, Perşembe Sık Horonu’ adında üç adet oyun, Mesudiye ilçesinde ise sadece ‘Mesudiye 
Horonu’ adında bir adet oyun tespit edilmiştir. 

Gerçekleştirilen alan araştırmaları ve çalışmalar neticesinde Perşembe’de tespit edilen 
günümüz horon oyunları ‘Perşembe Düz Horon, Perşembe Dik Horon, Sıksara, Erkek Horonu ve 
Bolaman Horonu, Mesudiye ilçesinde tespit edilen horon oyunları ise ‘Mesudiye Düz Horon, 
Mesudiye Dik Horon, Melet Horonu’dur. 

Ordu ilinde genel olarak horon türü oyunları icra edildiği ve bununla beraber Perşembe ve 
Mesudiye ilçelerinde oynanan horon oyunlarının kendilerine has özellikleri ve nüanslarının olduğu 
tespit edilmiştir. 

Özellikle halk oyunları yarışmalarında Perşembe ilçesinde oynanan “Perşembe Düz Horon 
(Mısırlı), Perşembe Dik Horon ve Sıksara” adlı oyunların sadece “Perşembe Horonu” adı altında 
oynanması yörenin horon oyunları çeşitliliği açısından negatif bir durumdur. Oyunların kendi adları 
ile beraber ayrı ayrı icra edilerek yörenin horon oyunlarındaki çeşitliliğinin gösterilmesi tarafımızca 
önerilmektedir. 

Yörede geçmişte oynandığı bilinen fakat günümüzde aktif olarak icra edilmeyen ve kayıtları 
bulunmayan horon oyunları tespit edilmiştir. Bu oyunlara ait araştırmaların yapılarak bulunan 
argümanların il kültürüne kazandırılması tarafımızca önerilmektedir. 

Perşembe ilçesinde oynanan horon oyunlarına asma davul, kemençe ve klarnet; Mesudiye 
ilçesinde oynanan horon oyunlarına ise asma davul, zurna ve kemençe eşlik etmektedir. Böylelikle 
Karadeniz Bölgesi’nde horon oyunlarına zurna, kemençe, kaval, akordiyon ve tulum haricinde 
klarnet çalgısının da eşlik ettiği görülmektedir.  

Mesudiye ilçesinde horon oyunlarına eşlik eden zurna, yapısal bağlamda incelendiğinde 
etkisi altında kaldığı Kelkit vadisinin özelliklerini içermektedir. Bu bölgede icra edilen zurna horon 
oynanan diğer illerin sahil kesimlerinde kullanılan cura zurnadan farklı olarak “Orta Cura” olarak 
adlandırılır. Bu zurna yapısı vadi genelinde kullanılan ve burada kabul edilmiş bir zurnadır. 

Sahil kesiminde oynanan horon oyunlarında 7/8 ve 7/16’lık usullerden başka bir örneğe 
rastlanılmazken dağlık kesimde oynanan horon oyunları çoğunlukla 5/8 ve 5/16’lıktır. Fakat dağlık 
kesimde çok az da olsa 7/8, 7/16 ve 9/8’lik horon melodileri mevcuttur. Bu açıdan dağlık kesimde daha 
çeşitli bir ritmik yapının olduğunu söylemek doğru olacaktır. 

Sahil kesiminde oynanan horon oyunları Doğu Karadeniz Bölgesi’nde oynanan horon 
oyunlarının karakteristik özelliklerini yansıtırken dağlık kesimde oynanan horon oyunları ise Kelkit 
vadisinde oynanan horon oyunlarının özelliklerini göstermektedir. Bu farklılık, içerisinde el tutuşları, 
ayak adımlamaları, ritmik yapı gibi birçok unsuru barındırmaktadır. 

Her iki kesimde de oyunun alaşağı bölümleri ve nidaları bakımından farklı varyantların 
mevcut olduğu tespit edilmiştir. 

Horon oyunlarında mendil kullanımı alışılagelmiş bir şey değildir. Fakat Ordu’nun dağlık 
kesiminde oynanan horon oyunlarında mendilin aktif olarak kullanılması dikkat çekmektedir. 

Dağlık kesimin kendine has oluşan horon yapısının nedeninin coğrafi bakımdan halay ile horon 
bölgesinin kesişim noktası olduğu düşünülmekle beraber vadinin tüm ilçelerinin birbirine yakın, 
yüksek bir kesimde ve izole olması sebebiyle oluşan kültür alışverişinin de bu özgün yapının 
oluşmasında etkili olduğu tarafımızca düşülmektedir. 

Türk halk oyunlarında oyun icrasına eşlik eden çalgı, oyunun icrasına etki etmektedir.  

Mesudiye ilçesinin Kelkit vadisi ile geçmişten gelen sosyolojik, folklorik ve tarihi bir 
bağlantısı vardır.  Çünkü Ordu iline bağlanmadan önce Karahisar vilayetinin bir ilçesidir. Bu 
geçmişten dolayı günümüzde de vadi kültürü ile bütünleşip ayrılmaz bir parça haline gelmiştir. 

Mesudiye ilçesinden verilen göçler yöre kültürünün kemençe çalgısı ile ilişkisine olumsuz 
etki etmiştir. Fakat günümüzde ilçede hala daha düğün, dernek, şenlik vb. gibi organizasyonlarda 
davul- zurna ekipleri haricinde kemençe sanatçıları da sahne almaktadır. Bu durum yöre kültürü ve 
kemençe kültürü arasındaki birlikteliğin kopmadığını göstermektedir. Yöre genelinde kemençe ile 
alakalı çalışmaların yaygınlaştırılarak bu geleneğe sahip çıkılması, konu ile alakalı ilçe genelinde 
kamu ve özel kuruluşlar ile koordineli çalışmalar yürütülmesi önerilmektedir.  

Kelkit vadisinde yer alan tüm ilçeler halk kültürü açısından benzerlik göstermektedir. 
İlçelerin kültürel yapıları arasında küçük farklar gözlemlenmektedir. 

Dağlık kesimde oynanan horon oyunları daha büyük kalabalıklar ile oynanırken sahil 
kesiminde ise daha az oyuncu ile icra edildiği gözlemlenmektedir. 

KAYNAKÇA 

Arslan, H. (2025, Eylül 10). Kişisel görüşme. (Y. Yaşar, Röportaj Yapan) 
Arslan, H. (2025, Ağustos 9). Perşembe Horonları ve Kemençecileri. (Y. Yaşar, Röportaj Yapan) 

Baş, M. (2012). Hacı Emiroğulları ve Ordu Yöresinin Fethi. M. Baş içinde, Ordu Yöresi tarihi (s. 85). 
Ordu: Ordu Belediyesi Yayınları. 

Baş, M. (2012). Türkmenler Ordu Yöresinde. M. Baş içinde, Ordu Yöresi Tarihi (s. 76-99). Ordu: Ordu 
Belediyesi Yayınları. 

Beşikçi, G. (tarih yok). Ordu'da Köy Düğünleri. Galip Beşikçi Kişisel Arşivi, Ordu. 

Bilgili, A. S. (1989). Şarki Karahisar Coğrafyası. Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. İstanbul, 
Türkiye : Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Can, T., & Turhan, S. (2007). Ordu Türküleri. Ankara: Ordu Belediyesi Kültür Yayınları. 

Ekşi, G. (2018, Aralık 24). Mesudiyeli Zurnacı Sait Kayar ile Röportaj. YouTube: 
https://www.youtube.com/watch?v=SjT0VdE42Eo adresinden alındı 

Güney, G. (2025, Ağustos 30). Kişisel görüşme. (Y. Yaşar, Röportaj Yapan) 

Güray, D. (2025, Eylül 10). Ordu Halk Oyunları ve Yöre Kültürü. (Y. Yaşar, Röportaj Yapan) 

Mesudiye Belediyesi. (2025, Eylül 09). Mesudiye Belediyesi Resmi Web Adresi. www.mesudiye.bel.tr: 
https://www.mesudiye.bel.tr/sayfa/ayvacik-tarihi adresinden alındı 

Mesudiye Sevdalıları. (tarih yok). Mesudiye'nin ve Melet Coğrafyasının İlk Kemençe Sanatçısı. Ordu / 
Mesudiye. 

Ordu Halk Oyunları Derleme Raporları, O. (1971). Ordu Halk Oyunları. Ordu: MİFAD (Milli Folklor 
Araştırma Derneği). 



Ordu Valiliği Resmi Web Sitesi. (2025, Eylül 25). T.C Ordu Valiliği Resmi Web Sitesi. 
http://www.ordu.gov.tr/ordunun-
tarihcesi#:~:text=Bir%20k%C4%B1s%C4%B1m%20mebus%20(ki%20bunlardan,y%C3%BCr
%C3%BCrl%C3%BC%C4%9Fe%20girerek%20il%20stat%C3%BCs%C3%BCne%20kavu%C5
%9Fmu%C5%9Ftur. adresinden alındı 

Seferoğlu, M. (2025, Ekim 6). Mesudiye Horonları Üzerine Değerlendirmeler. (Y. Yaşar, Röportaj 
Yapan) 

Şensoy, Z. (2025, Eylül 20). Ordu Halk Oyunları Üzerine Değerlendirme. (Y. Yaşar, Röportaj Yapan) 

T.C Ordu Valiliği. (2025, Eylül 28). T.C Ordu Valiliği. www.ordu.gov.tr: http://www.ordu.gov.tr 
adresinden alındı 

Türkiye Büyük Millet Meclisi. (1933, Mayıs 20). Bazı Vilayetlerin İlgası ve Bazılarının Birleştirilmesi 
Hakkında Kanun. Sekizinci Madde. Ankara: Resmi Gazete. 

Wikipedia. (2025, Eylül 28). tr.wikipedia.org. tr.wikipedia.org: 
https://tr.wikipedia.org/wiki/Per%C5%9Fembe,_Ordu adresinden alındı 

www.turkudostlari.net. (2025, Ekim 1). www.turkudostlari.net: 
https://www.turkudostlari.net/kimdir.asp?kim=258 adresinden alındı 

Yılmaz, O. (2012, Haziran). Ordulu Yunus ve Taş Plak Kayıtları. Ordu Kültür Dergisi, s. 36-40. 

Yılmaz, O. (2018, Ekim 12). Doğu Karadeniz Kemençecilik Geleneğinde Yöresel Ekoller. Motif Vakfı, 
s. 124-136. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Ordu Valiliği Resmi Web Sitesi. (2025, Eylül 25). T.C Ordu Valiliği Resmi Web Sitesi. 
http://www.ordu.gov.tr/ordunun-
tarihcesi#:~:text=Bir%20k%C4%B1s%C4%B1m%20mebus%20(ki%20bunlardan,y%C3%BCr
%C3%BCrl%C3%BC%C4%9Fe%20girerek%20il%20stat%C3%BCs%C3%BCne%20kavu%C5
%9Fmu%C5%9Ftur. adresinden alındı 

Seferoğlu, M. (2025, Ekim 6). Mesudiye Horonları Üzerine Değerlendirmeler. (Y. Yaşar, Röportaj 
Yapan) 

Şensoy, Z. (2025, Eylül 20). Ordu Halk Oyunları Üzerine Değerlendirme. (Y. Yaşar, Röportaj Yapan) 

T.C Ordu Valiliği. (2025, Eylül 28). T.C Ordu Valiliği. www.ordu.gov.tr: http://www.ordu.gov.tr 
adresinden alındı 

Türkiye Büyük Millet Meclisi. (1933, Mayıs 20). Bazı Vilayetlerin İlgası ve Bazılarının Birleştirilmesi 
Hakkında Kanun. Sekizinci Madde. Ankara: Resmi Gazete. 

Wikipedia. (2025, Eylül 28). tr.wikipedia.org. tr.wikipedia.org: 
https://tr.wikipedia.org/wiki/Per%C5%9Fembe,_Ordu adresinden alındı 

www.turkudostlari.net. (2025, Ekim 1). www.turkudostlari.net: 
https://www.turkudostlari.net/kimdir.asp?kim=258 adresinden alındı 

Yılmaz, O. (2012, Haziran). Ordulu Yunus ve Taş Plak Kayıtları. Ordu Kültür Dergisi, s. 36-40. 

Yılmaz, O. (2018, Ekim 12). Doğu Karadeniz Kemençecilik Geleneğinde Yöresel Ekoller. Motif Vakfı, 
s. 124-136. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DANSA FELSEFİ BİR YAKLAŞIM: DANS 
EPİSTEMOLOJİSİ* 

Arzu KARAMAN ŞAN** 
Özet 

Bu çalışmanın amacı, dansın bilgisini, dansın doğasını ve dansın bilgisinin kaynağını anlamak için 
felsefenin bir disiplin olan epistemolojinin perspektiflerini kullanarak tartışmayı amaçlamaktadır. Epistemoloji, 
bilginin doğası, kaynağı, doğruluğu ve sınırlarını irdeleyen bir felsefi disiplindir. Tarihsel süreçte bilgi problemi, 
Antik dönemden modern felsefeye kadar farklı yaklaşımlarla ele alınmış; özellikle Descartes, Locke, Hume ve Kant 
gibi düşünürler bilginin imkânı, kaynağı ve doğruluğu konusunda belirleyici tartışmalar yürütmüştür. 

Epistemoloji çerçevesinde, bilginin kaynağına dair dört temel yaklaşım öne çıkmaktadır: deneyim 
(ampirizm), akıl (rasyonalizm), her ikisinin birlikteliği (sentezci yaklaşım) ve sezgi. Dans epistemolojisi açısından 
bakıldığında, kültürel bir olgu olan dansın bilgisi temelde deneyimle öğrenilse de bedensel hareketlerin analiz ve 
kavramsallaştırılmasında akıl da belirleyici rol oynar. Bu nedenle dansın bilgisinin kaynağı, Kant’ın sentezci 
yaklaşımıyla uyumlu biçimde hem deneyim hem de akıl olarak değerlendirilebilir. 

Dans epistemolojisi, dans bilgisini bedensel deneyim ve aklın etkileşimiyle ortaya çıkan özgün bir bilgi 
biçimi olarak konumlandırır. Ayrıca hareketin epistemolojik bir geçit olarak değerlendirilmesi, dansın yalnızca bir 
sanat dalı değil, aynı zamanda dünyayı anlamanın ve bilmenin özgün bir yolu olduğunu göstermektedir. 

Bu çalışma, epistemolojik tartışmalar ışığında dans bilgisinin doğasını incelemektedir. Bilginin kaynağına 
dair ampirist, rasyonalist, sentezci ve sezgici yaklaşımlar değerlendirilmiş; dans bilgisinin, deneyim ve aklın 
etkileşimiyle oluştuğu sonucuna varılmıştır. Kültürel aktarımın deneyimsel niteliği, bedensel hareketlerin ise 
zihinsel analiz gerektirmesi, dans epistemolojisini sentezci bir yaklaşımla temellendirmektedir. Böylece dans hem 
bedensel deneyim hem de bilişsel süreçler yoluyla üretilen özgün bir bilgi biçimi olarak konumlanmaktadır.  

Anahtar Kelimeler: Epistemoloji, Bilgi, Dans, Dans Epistemolojisi 

A PHILOSOPHICAL APPROACH TO DANCE: DANCE EPISTEMOLOGY 

Abstract 

The aim of this study is to discuss the knowledge of dance, the nature of dance, and the source of dance 
knowledge by employing the perspectives of epistemology, a discipline of philosophy. Epistemology is a 
philosophical field that examines the nature, source, validity, and limits of knowledge. Throughout history, the 
problem of knowledge has been addressed with different approaches, from antiquity to modern philosophy; 
especially thinkers such as Descartes, Locke, Hume, and Kant have carried out decisive debates on the possibility, 
source, and validity of knowledge. 

Within the framework of epistemology, four fundamental approaches to the source of knowledge stand 
out: experience (empiricism), reason (rationalism), the synthesis of both (synthetic approach), and intuition. From 
the perspective of dance epistemology, although the knowledge of dance as a cultural phenomenon is primarily 
learned through experience, reason also plays a decisive role in the analysis and conceptualization of bodily 
movements. Therefore, the source of dance knowledge can be considered, in line with Kant’s synthetic approach, 
as both experience and reason. 

Dance epistemology positions dance knowledge as a unique form of knowledge that emerges from the 
interaction between bodily experience and reason. Moreover, considering movement as an epistemological gateway 
demonstrates that dance is not only an art form but also a distinctive way of knowing and understanding the world.  

* Bu çalışma Prof. Dr. M. Öcal Özbilgin danışmanlığında 2021 yılında tamamlanmış olan Epistemoloji ve Ontoloji 
Bağlamında Geleneksel Dans Felsefesi başlıklı yüksek lisans tezinden üretilmiştir. Ege Üniversitesi, İzmir, Türkiye, 
2021.  
** Öğretim Görevlisi, Ardahan Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Türk Halk Oyunları Bölümü. 
arzukaraman@ardahan.edu.tr, ORCID: 0000-0001-9292-3918 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3199



Dansçıların bedeninde biriken deneyim ve beceriler, aynı zamanda bilişsel süreçle bütünleşir. 
Hareketler yalnızca fiziksel olarak öğrenilmez; akıl ve değerlendirme süreçleriyle analiz edilir, 
anlamlandırılır ve yeni koreografik veya bedensel çözümler geliştirir. Bu nedenle dans, bedensel 
hafıza ve bilişsel işlevlerin etkileşimleriyle sürekli olarak gelişen bir bilgi süreci olarak anlaşılabilir. 

Dans bilgisi, deneyim ve aklın ilişkisiyle ortaya çıkan, bedensel ve bilişsel boyutları birbirine 
bağlı bir süreçtir. Dansçının bedeni hem bilgi biriktiren hem de bilgiyi yeniden üreten bir alan olarak 
işlev görür. Bu çerçevede dans, sadece estetik bir eylem değil, bedensel ve bilişsel deneyimlerin 
sentezlenmesiyle oluşan karmaşık ve dinamik bir süreç olarak değerlendirilebilir. 

Kısacası, dansın bilgisinin kaynağı yürütülen tartışmalar ışığında ‘sentezci yaklaşım’ olarak 
görülebilir. Dansın bilgisi yalnızca deneyimsel bir olgu olarak görülmeyeceği, aynı zamanda bilişsel 
ve analitik süreçleri de içerdiği anlaşılmaktadır. Dansın bedensel boyutu, bilginin duyusal ve 
deneyimsel yönünü temsil ederken; koreografik düşünme, analiz ve estetik kavrayış süreçleri aklın 
etkinliğini ortaya koymaktadır. Dans epistemolojisi, bilginin yalnızca zihinsel bir yapı olmadığını, 
bedenin de bilgi üretiminde aktif bir özne olarak rol aldığını ortaya koymaktadır. 

Sonuç olarak bu çalışma, merkezine dans olgusunu alarak felsefi bir tartışma hattı 
oluşturmaya çalışmaktadır. Bu doğrultuda dansın bilgisini daha detaylı bir biçimde inceleyerek 
felsefi bir bakış açısı ortaya çıkarmaya çalışmıştır. Çalışmanın ortaya koyduğu tartışma hatları ile 
bugüne kadar tartışılan dans, felsefi bir tavır ile ele alınmıştır. Bu doğrultuda felsefenin bilme isteğini, 
eleştirel yaklaşımını, derinlemesine akıl yürütme ve kavrama perspektiflerini kullanarak 
epistemolojik bir bakış açısı ile dans incelenmiştir. 

KAYNAKÇA 

Cevizci, A. (2010). Bilgi Felsefesi. Ankara: Say Yayınları. 

Cevizci, A. (2017). Ortaçağ Felsefesi. İstanbul: Say Yayıncılık. 

Çüçen, A. K. (2005). Bilgi Felsefesi. Bursa: Asa Kitabevi. 

Çalık, D., & Çınar, Ö. P. (2009). Geçmişten Günümüze Bilgi Yaklaşımları Bilgi Toplumu ve İnternet. 
Türkiye'de İnternet Konferansı Bildirileri (s. 73-88). İstanbul: Bilgi Üniversitesi. 

Öktem, Ü. (2004). David Hume ve Immanuel Kant'ın Kesin Bilgi Anlayışı. Ankara Üniversitesi Dil ve 
Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, 29-55. 

Özlem, D. (1995). Felsefe ve Doğa Bilimleri. İzmir: İzmir Kitaplığı. 

Gülcü, B. (2024). Descartes2in Bilgi Felsefesi. Akademik Tarih ve Düşünce Dergisi, 101-118. 

Gündoğan, A. O. (2010). Felsefeye Giriş. İstanbul: Nesil Matbaacılık. 

Haviland, W. A., Prıns, H. E., Walrath, D., & Mcbride, B. (2008). Kültürel Antropoloji. İstanbul: Kaknüs 
Yayınları. 

Hiçdurmaz, D., & Öz, F. (2011). Benliğin Bilişsel Yaklaşımla Güçlendirilmesi. Sağlık Bilimleri Fakültesi 
Hemşirelik Dergisi, 68-78. 

Kılıç, C. (2014, Mart 20). John Locke: Bilginin Kaynağı ve İdeler Sorunu. Ekev Akademi Dergisi, s. 455-
468. 

Parviainen, J. (2002). Bodily Knowledge: Epistemological Reflection on Dance. Dance Research Journal, 
11-26. 

 

 



Dansçıların bedeninde biriken deneyim ve beceriler, aynı zamanda bilişsel süreçle bütünleşir. 
Hareketler yalnızca fiziksel olarak öğrenilmez; akıl ve değerlendirme süreçleriyle analiz edilir, 
anlamlandırılır ve yeni koreografik veya bedensel çözümler geliştirir. Bu nedenle dans, bedensel 
hafıza ve bilişsel işlevlerin etkileşimleriyle sürekli olarak gelişen bir bilgi süreci olarak anlaşılabilir. 

Dans bilgisi, deneyim ve aklın ilişkisiyle ortaya çıkan, bedensel ve bilişsel boyutları birbirine 
bağlı bir süreçtir. Dansçının bedeni hem bilgi biriktiren hem de bilgiyi yeniden üreten bir alan olarak 
işlev görür. Bu çerçevede dans, sadece estetik bir eylem değil, bedensel ve bilişsel deneyimlerin 
sentezlenmesiyle oluşan karmaşık ve dinamik bir süreç olarak değerlendirilebilir. 

Kısacası, dansın bilgisinin kaynağı yürütülen tartışmalar ışığında ‘sentezci yaklaşım’ olarak 
görülebilir. Dansın bilgisi yalnızca deneyimsel bir olgu olarak görülmeyeceği, aynı zamanda bilişsel 
ve analitik süreçleri de içerdiği anlaşılmaktadır. Dansın bedensel boyutu, bilginin duyusal ve 
deneyimsel yönünü temsil ederken; koreografik düşünme, analiz ve estetik kavrayış süreçleri aklın 
etkinliğini ortaya koymaktadır. Dans epistemolojisi, bilginin yalnızca zihinsel bir yapı olmadığını, 
bedenin de bilgi üretiminde aktif bir özne olarak rol aldığını ortaya koymaktadır. 

Sonuç olarak bu çalışma, merkezine dans olgusunu alarak felsefi bir tartışma hattı 
oluşturmaya çalışmaktadır. Bu doğrultuda dansın bilgisini daha detaylı bir biçimde inceleyerek 
felsefi bir bakış açısı ortaya çıkarmaya çalışmıştır. Çalışmanın ortaya koyduğu tartışma hatları ile 
bugüne kadar tartışılan dans, felsefi bir tavır ile ele alınmıştır. Bu doğrultuda felsefenin bilme isteğini, 
eleştirel yaklaşımını, derinlemesine akıl yürütme ve kavrama perspektiflerini kullanarak 
epistemolojik bir bakış açısı ile dans incelenmiştir. 

KAYNAKÇA 

Cevizci, A. (2010). Bilgi Felsefesi. Ankara: Say Yayınları. 

Cevizci, A. (2017). Ortaçağ Felsefesi. İstanbul: Say Yayıncılık. 

Çüçen, A. K. (2005). Bilgi Felsefesi. Bursa: Asa Kitabevi. 

Çalık, D., & Çınar, Ö. P. (2009). Geçmişten Günümüze Bilgi Yaklaşımları Bilgi Toplumu ve İnternet. 
Türkiye'de İnternet Konferansı Bildirileri (s. 73-88). İstanbul: Bilgi Üniversitesi. 

Öktem, Ü. (2004). David Hume ve Immanuel Kant'ın Kesin Bilgi Anlayışı. Ankara Üniversitesi Dil ve 
Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, 29-55. 

Özlem, D. (1995). Felsefe ve Doğa Bilimleri. İzmir: İzmir Kitaplığı. 

Gülcü, B. (2024). Descartes2in Bilgi Felsefesi. Akademik Tarih ve Düşünce Dergisi, 101-118. 

Gündoğan, A. O. (2010). Felsefeye Giriş. İstanbul: Nesil Matbaacılık. 

Haviland, W. A., Prıns, H. E., Walrath, D., & Mcbride, B. (2008). Kültürel Antropoloji. İstanbul: Kaknüs 
Yayınları. 

Hiçdurmaz, D., & Öz, F. (2011). Benliğin Bilişsel Yaklaşımla Güçlendirilmesi. Sağlık Bilimleri Fakültesi 
Hemşirelik Dergisi, 68-78. 

Kılıç, C. (2014, Mart 20). John Locke: Bilginin Kaynağı ve İdeler Sorunu. Ekev Akademi Dergisi, s. 455-
468. 

Parviainen, J. (2002). Bodily Knowledge: Epistemological Reflection on Dance. Dance Research Journal, 
11-26. 

 

 

DİJİTAL DANS PEDAGOJİSİ: “DİJİTAL ÇAĞDA 
HALK OYUNLARI EĞİTİMİ: KÜLTÜREL BELLEĞİN 
SÜRDÜRÜLEBİLİRLİĞİ İÇİN BİR MODEL ÖNERİSİ” 

Berat GÜLERYÜZ* Kerem Cenk YILMAZ** 
Umut ERDOĞAN*** 

Özet 

Küreselleşme ve dijitalleşmenin gündelik yaşamı hızla dönüştürdüğü günümüzde, geleneksel kültürel 
değerlerin yeni kuşaklara aktarımı kritik bir önem taşımaktadır. Çocukluk dönemi, bireyin kültürel kimliğinin 
şekillendiği temel bir evre olduğundan, somut olmayan kültürel miras öğeleriyle erken yaşta tanışma süreci bu 
açıdan önemli fırsatlar sunar. Ancak, dijital çağın değişen alışkanlıkları içerisinde halk oyunları gibi geleneksel 
unsurların çocukların günlük yaşamlarında giderek daha az yer bulduğu görülmektedir. Bu durum, kültürel 
mirasın sürdürülebilirliği için yenilikçi yöntemler geliştirilmesini zorunlu kılmaktadır. 

Bu bildiride, halk oyunlarının ilk çocukluk dönemindeki bireylere dijital araçlar yoluyla aktarımı 
aracılığıyla kültürel belleğin korunması ve sürdürülmesi hedeflenmektedir. Dijital ortamlar sayesinde çocukların 
erken yaşta kendi kültürel değerleriyle etkileşim kurmaları, kültürel kimlik gelişimi açısından önemli bir fırsat 
sunmaktadır. Bu amaçla özgün bir öğretim modeli geliştirilmiş ve “Dijital Dans Pedagojisi” olarak adlandırılmıştır. 
Model, Türkiye’nin farklı bölgelerinden seçilmiş halk dansı figürlerini çocuklara etkileşimli bir mobil oyun 
aracılığıyla sunmayı öngörmüştür. 

Bu yaklaşım, çocuklara yalnızca eğlenceli bir öğrenme süreci sunmakla sınırlı kalmaz; aynı zamanda 
onların dans aracılığıyla kültürel belleğe doğrudan katılım göstermelerine olanak tanır. Böylece çocuklar, halk 
oyunlarını pasif birer izleyici olarak değil, deneyim yoluyla öğrenen ve içselleştiren bireyler olarak süreçte aktif rol 
alırlar. Teknolojinin bu doğrultuda kullanımı, kültürel mirasın çağdaş pedagojik gereksinimlerle uyumlu biçimde 
aktarılmasına ve sürdürülebilirliğine katkı sağlamaktadır. 

Sonuç olarak, Dijital Dans Pedagojisi modeli; halk oyunlarının eğitim ortamlarında yeniden 
konumlandırılmasına, kültürel çeşitliliğin korunmasına ve aktarılmasına yönelik yenilikçi bir örnek sunmaktadır. 
Ayrıca, eğitim ve kültür politikalarının dijitalleşme sürecinde nasıl şekillenebileceğine dair farklı bir bakış açısı 
getirerek geleceğin kültürel eğitim yaklaşımlarına ışık tutmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Dijital Pedagoji, Kültürel Bellek, Halk Oyunları, Oyunlaştırma 

DIGITAL DANCE PEDAGOGY: “A MODEL FOR SUSTAINING CULTURAL 
MEMORY THROUGH FOLK DANCE EDUCATION IN THE DIGITAL AGE” 

Abstract 

In today’s world, where globalization and digitalization are rapidly transforming everyday life, the 
transmission of traditional cultural values to younger generations has become critically important. Since childhood 
is a fundamental stage in which an individual’s cultural identity is shaped, early encounters with elements of 
intangible cultural heritage offer significant opportunities in this regard. However, within the changing habits of 
the digital age, traditional elements such as folk dances are increasingly losing their place in children’s daily lives. 
This situation necessitates the development of innovative methods to ensure the sustainability of cultural heritage.  

This paper aims to preserve and sustain cultural memory by transferring folk dances to individuals in the 
early childhood period through digital tools. Digital environments provide children with the opportunity to engage 
with their cultural values at an early age, which plays an important role in the development of cultural identity. For 
this purpose, an original instructional model has been developed and named “Digital Dance Pedagogy.” The model 

* Sakarya Üniversitesi berat.guleryuz1@ogr.sakarya.edu.tr 
** Profesör, Sakarya Üniversitesi Devlet Konservatuvarı Türk Halk Oyunları Bölümü. kcyilmaz@sakarya.edu.tr 
*** Doktor Öğretim Üyesi, Sakarya Üniversitesi Devlet Konservatuvarı Türk Halk Oyunları Bölümü. 
uerdogan@sakarya.edu.tr 
DOI: 10.37609/akya.4004.c3200



Bu bağlamda çalışma, halk oyunlarının yalnızca sahne performansı değil, aynı zamanda 
dijital pedagojik bir araç olarak da değerlendirilebileceğini gösterebilir. Geliştirilen model, halk 
oyunlarını üç temel bileşen olan hareket, ritim ve anlam çerçevesinde dijital ortama taşımayı 
önermektedir. Bu bileşenlerin çoklu duyusal öğrenme süreciyle bütünleşmesi, çocukların öğrenmeye 
aktif katılım göstermesini kolaylaştırabilir. 

Çalışma kapsamında modelin erişilebilir, pedagojik olarak uygun ve kültürel açıdan duyarlı 
bir yapı sunması hedeflenmiştir. Android tabanlı sistemlerle uyumlu olarak tasarlanması, 
ülkemizdeki dijital altyapının mevcut durumu göz önüne alındığında uygulamanın geniş bir 
kullanıcı kitlesine ulaşabilme potansiyelini göstermektedir. Uygulamanın çevrimdışı çalışma özelliği 
ise özellikle internet erişimi sınırlı bölgelerde, kültürel içeriklere erişimi kolaylaştırabilir. 

Pedagojik açıdan bakıldığında, oyunlaştırma öğeleriyle desteklenen modelin çocukların içsel 
motivasyonlarını artırarak öğrenme süreçlerine daha aktif katılmalarına katkı sağlayabileceği 
düşünülmektedir. Ayrıca öğretmen paneli aracılığıyla öğrenci performanslarının takip edilebilmesi, 
öğrenme süreçlerinin daha kişiselleştirilebilir ve izlenebilir hâle gelmesine yardımcı olabilir. 

Kültürel boyutta ise, modelin halk oyunlarını ve onlara ait müzik, kostüm ve ritmik yapıları 
çocukların dünyasına taşırken, kültürel miras bilincini erken yaşta destekleme potansiyeline sahip 
olduğu söylenebilir. Ancak bu etkinin derecesi, geliştirilecek prototipin uygulanması ve çocuklar 
üzerindeki öğrenme çıktılarının ölçülmesiyle somut olarak değerlendirilebilir. 

Bu çalışma, bir model önerisi niteliği taşıdığından, elde edilen sonuçlar kavramsal 
düzeydedir. Modelin etkililiği, uygulanabilirliği ve sürdürülebilirliği, gelecekte yapılacak deneysel 
ve uygulamalı araştırmalarla test edilmelidir. 

ÖNERİLER 

1. Uygulama Geliştirme: Geliştirilen modelin bir prototipi oluşturularak pilot okullarda sınırlı 
sayıda öğrenci grubuyla denenmesi önerilmektedir. Bu sayede modelin teknik işleyişi, 
pedagojik etkililiği ve kültürel aktarım gücü değerlendirilebilir. 

2. Veri Toplama ve Analiz: Uygulama sürecinde öğrenci geri bildirimleri, öğretmen gözlemleri 
ve ebeveyn değerlendirmeleriyle nitel veri toplanarak modelin güçlü ve zayıf yönleri 
belirlenebilir. 

3. İçerik Genişletme: Model, yalnızca halk oyunlarıyla sınırlı kalmayıp, halk müziği, el 
sanatları, geleneksel masallar gibi farklı kültürel unsurları da içerecek biçimde 
genişletilebilir. 

4. Eğitim Politikalarına Entegrasyon: Modelin çıktıları, Milli Eğitim Bakanlığı’nın dijital içerik 
politikaları ve kültürel miras eğitim programlarıyla uyumlu şekilde değerlendirilerek, resmi 
müfredata destekleyici bir araç olarak entegre edilebilir. 

5. Erişilebilirlik ve Sürdürülebilirlik: Özellikle kırsal bölgelerde teknolojik altyapı farklılıkları 
göz önüne alınarak, uygulamanın düşük donanımlı cihazlarda da çalışabilirliği korunmalı 
düşüncesi desteklenmelidir. 

6. Kültürel Temsil ve Etik: Halk oyunları içerikleri hazırlanırken yöresel temsil biçimlerinin 
etik sınırlar içinde, kültürel bütünlüğe saygılı biçimde oluşturulmasına dikkat edilmelidir. 

Sonuç olarak, Dijital Dans Pedagojisi modeli kültürel belleğin korunması ve aktarımı 
konusunda yeni bir öğrenme yaklaşımı olarak değerlendirilebilir. Ancak bu modelin gerçek öğrenme 
ortamlarında denenmesi, elde edilecek bulguların değerlendirilmesi ve modelin sürekli geliştirilmesi 
gerekmektedir. Böylelikle kültürel miras, dijital çağın sunduğu imkânlarla birlikte geleceğe 
taşınabilir ve çocukların hem yerel hem evrensel düzeyde kültürel farkındalık geliştirmelerine katkı 
sunabilir. 

KAYNAKÇA 

Assmann, J. (2001). Kültürel bellek: Eski yüksek kültürlerde yazı, hatırlama ve politik kimlik. (A. Tekin, Çev.) 
İstanbul: Ayrıntı. 

Bakanlığı, K. v. (2017). Türk halk oyunlarında araştırma-derleme ilkeleri, yayın haline dönüştürülmesi ve 
değerlendirilmesi, sosyal çalışmalarda kullanılması, iletişim, bilgi, ilgi teşkilatlanma sorunları. Kültür 
ve Turizm Bakanlığı E-Kitap Portalı: https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-78671/turk-halk-
oyunlarinda-arastirma-derleme-ilkeleri-yayin-.html adresinden alındı 

Baş, S. Y., & Halaç, H. H. (2021). Rafadan Tayfa 2: Göbeklitepe Animasyon Filminin Yerel Kültürel 
Ögeler ve Göbeklitepe Arkeolojik Alanına İlişkin Unsurlar Bağlamında Değerlendirilmesi. 
Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi SBE Dergisi, 911-927. 

Çavuş, N., & Uzunboylu, H. (2009). The Effect of Mobile Learning on Students’ Achievement and 
Motivation in Online Learning Environment. Procedia - Social and Behavioral Sciences, 439–443. 

Güzeloğulları, N., & Ertural, M. S. (2006, Nisan 9-15). Ortak Kültürel Değerlerin Oluşumunda ve 
Yaşatılmasında Türk Halk Oyunlarının İşlevleri. Çukurova Üniversitesi Türkoloji Araştırma 
Merkezi: 
https://turkoloji.cu.edu.tr/HALKBILIM/neslihan_guzelogullari_serkan_ertural_halk_oyunla
ri_ortak_kulturel_degerler.pdf adresinden alındı 

İnce Samur, Ö. (2017). Okuma Kültürü Edinme Sürecinde “İlkokul Dönemi (6-10Yaş)”. Ankara 
Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Dergisi, 209-230. 

Kaplan Ekemen, G., & Aydoğdu Karaaslan, İ. (2024). Teknolojik Gelişim Ekseninde Dijitalleşen 
Danslar: "Hit the Road Jack" Etkileşimli (İnteraktif) Dans Performansının Analizi. 
International Journal of Social Inquiry, 359-382. 

Kızılkaya, N. (2015). Halk Oyunlarına Katılım ve Öğrenme Sürecine Bilişim Teknolojilerinin Etkisi. 
XVII. Akademik Bilişim Konferansı Bildirileri (s. 336). Eskişehir: Anadolu Üniversitesi. 

Manovich, L. (2023). Yeni Medyanın Dili. (A. E. Pilgir, Çev.) İstanbul: AA Kitap. 

Mayer, R. E. (2009). Multimedia Learning. New York: Cambridge University Press. 

MEB, M. E. (2024). Sınıfların yüzde 99'u etkileşimli tahta ile buluştu. T.C. Milli Eğitim Bakanlığı: 
https://www.meb.gov.tr/siniflarin-yuzde-99u-etkilesimli-tahtalarla-bulustu/haber/33062/tr 
adresinden alındı 

Özbek, E. (2022, 3 1). Halk Oyunlarının Kültürel ve Sosyal Entegrasyona Katkısı Ölçeğinin Güvenirlik 
ve Geçerlik Çalışması. Uluslararası Bozok Spor Bilimleri Dergisi, s. 40-50. 

Özbilgin, M. Ö. (1995). Türk Halk Oyunlarında Tür ve Biçim Sorunu. Ege Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü. 

Özkan, Z., & Samur, Y. (2017, 5 18). Oyunlaştırma Yönteminin Öğrencilerin Motivasyonları Üzerine 
Etkisi. Ege Eğitim Dergisi, s. 870. 

Sarpkaya, S. (2021, 05 02). Dijital Oyun/Video Oyunu Folkloru Üzerine Bir Yöntem Denemesi. 
Uluslararası Halkbilimi Araştırmaları Dergisi. 

Sevim, B. A. (2022). Being There: Sığ Bir Yerde Derinlik Aramak. Mediarts, 81-108. 

TÜİK, T. İ. (2024). Çocuklarda bilişim teknolojileri kullanım araştırması. Türkiye İstatistik Kurumu: 
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Cocuklarda-Bilisim-Teknolojileri-Kullanim-
Arastirmasi-2024-53638 adresinden alındı 



UNESCO. (2003). Text of the Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage. Unesco: 
https://ich.unesco.org/en/convention adresinden alındı 

Yıldırım, A., & Şimşek, H. (2011). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. Ankara: Seçkin 
Yayıncılık. 

Yılmaz, K. C. (2016). Kültürel Belleğin Yeniden İnşası Mudurnu Birikme Geceleri (Ateş Gezmeleri) Örneği. 
Muğla: 2. Uluslararası Müzik ve Dans Kongresi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



UNESCO. (2003). Text of the Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage. Unesco: 
https://ich.unesco.org/en/convention adresinden alındı 

Yıldırım, A., & Şimşek, H. (2011). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. Ankara: Seçkin 
Yayıncılık. 

Yılmaz, K. C. (2016). Kültürel Belleğin Yeniden İnşası Mudurnu Birikme Geceleri (Ateş Gezmeleri) Örneği. 
Muğla: 2. Uluslararası Müzik ve Dans Kongresi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SANAT EĞİTİMİ ALAN ÜNİVERSİTE 
ÖĞRENCİLERİNİN TOPLUMSAL CİNSİYET ROL 

TUTUMU VE ÖZ-ANLAYIŞ DÜZEYLERİ ARASINDAKİ 
İLİŞKİ  

Burçin Nur TETİKER* Zeynel TURAN** 
Özet 

Bu araştırmanın amacı, sanat eğitimi alan üniversite öğrencilerinin toplumsal cinsiyet rolleri tutumları ile 
öz-anlayış düzeyleri arasındaki ilişkinin incelenmesidir. Çalışmada, toplumsal cinsiyet rolleri tutumu ve öz-anlayış 
düzeyleri; cinsiyet, yaş, sınıf ve bölüm değişkenleri açısından değerlendirilmiştir. Araştırma, nicel yöntemlerden 
tarama modeline dayalı betimleyici bir yaklaşım çerçevesinde yürütülmüştür. Çalışma grubunu, Türkiye’de sahne 
sanatları ve müzik alanında eğitim veren konservatuvarlar ve güzel sanatlar fakültelerinde öğrenim gören ya da 
mezun olan bireyler oluşturmaktadır. Araştırmaya, müzik bölümü (Türk Sanat Müziği, Türk Halk Müziği, Batı 
Müziği) öğrencilerinden 121 ve sahne sanatları bölümü (opera, bale, tiyatro, dans ve koreografi, Türk halk oyunları) 
öğrencilerinden 107 olmak üzere toplam 228 öğrenci gönüllü olarak katılmıştır. Veriler, katılımcılara uygulanan 
“Toplumsal Cinsiyet Rolleri Tutum Ölçeği” ve “Öz-Anlayış Ölçeği” aracılığıyla toplanmıştır. Elde edilen verilerin 
analizinde parametrik testlerden Independent Samples t-Test ve One Way ANOVA, iki ölçek arasındaki ilişkiyi 
belirlemek için ise Korelasyon analizi kullanılmıştır. Bulgular, sanat eğitimi alan öğrencilerin toplumsal cinsiyet 
rolleri tutumlarında cinsiyete göre anlamlı farklılık olduğunu ve kadın öğrencilerin erkek öğrencilere kıyasla daha 
eşitlikçi tutum sergilediğini göstermiştir. Öz-anlayış düzeylerinde ise cinsiyete bağlı anlamlı bir farklılık olmadığı 
belirlenmiştir. Toplumsal cinsiyet rolleri tutumlarında sınıf, yaş ve bölüm değişkenlerine göre anlamlı farklılık 
saptanmazken; öz-anlayış düzeylerinde sınıf ve bölüm açısından anlamlı bir farklılık gözlenmemiş, ancak yaş 
değişkeni açısından anlamlı bir fark olduğu tespit edilmiştir. Korelasyon analizi sonucunda, öğrencilerin öz-anlayış 
düzeyleri ile toplumsal cinsiyet rolleri tutumları arasında doğrusal bir ilişki bulunmamıştır. 

Anahtar Kelimeler: Toplumsal Cinsiyet, Öz-Anlayış, Müzik, Sahne Sanatları  

THE RELATIONSHIP BETWEEN GENDER ROLE ATTITUDES AND SELF-
UNDERSTANDING LEVELS OF UNIVERSITY STUDENTS IN ART EDUCATION 

Abstract 

The purpose of this study is to examine the relationship between university students' attitudes towards 
gender roles and their levels of self-understanding. In this study, attitudes towards gender roles and levels of self-
understanding were evaluated in terms of gender, age, class, and department variables. The research was conducted 
using a descriptive design based on the survey model, one of the quantitative methods. The study group consisted 
of individuals who were studying or had graduated from conservatories and fine arts faculties offering education 
in the fields of performing arts and music in Turkey. A total of 228 students voluntarily participated in the study, 
including 121 students from the music department (Turkish Art Music, Turkish Folk Music, Western Music) and 107 
students from the performing arts department (opera, ballet, theatre, dance and choreography, Turkish folk dances). 
Data were collected using the ‘Gender Role Attitude Scale’ and the ‘Self-Understanding Scale’ administered to 
participants. Parametric tests such as the Independent Samples t-Test and One Way ANOVA were used to analyse 
the data, while correlation analysis was used to determine the relationship between the two scales. The findings 
showed that there were significant differences in the attitudes towards gender roles of students studying art 
education according to gender, and that female students exhibited more egalitarian attitudes than male students.  
No significant difference was found in self-understanding levels according to gender. No significant differences 
were found in gender role attitudes based on class, age, and department variables; no significant differences were 
observed in self-understanding levels based on class and department, but a significant difference was found based 

* Yüksek Lisans Öğrencisi, Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü. 
burcinnurt@gmail.com 
** Doçent Doktor, Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi Türk Müziği Devlet Konservatuvarı Türk Halk Oyunları 
Bölümü. zturan@mehmetakif.edu.tr 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3201



temelli etkinliklerin yaygınlaştırılması önem arz etmektedir. Bireylerin psikolojik ve toplumsal 
yönelimlerinin çok boyutlu yapısı dikkate alındığında, bu tür araştırmaların farklı örneklem 
gruplarıyla tekrarlanması ve boylamsal desenlerle desteklenmesi, konuya ilişkin daha derinlikli ve 
bütüncül bir anlayış geliştirilmesine katkı sağlayacaktır.  

Bu araştırmanın sonuçlarına göre, sanat eğitimi alan üniversite öğrencilerinin toplumsal 
cinsiyet rol tutumlarının ve öz-anlayış düzeylerinin ortalamaları bakımından birbirine yakın ve 
pozitif yönde yüksek olduğu bulunmuştur.  

Toplumsal cinsiyet eşitliğinin kalıcı bir bilinç haline gelebilmesi için eğitim programlarının 
kapsayıcı bir anlayışla yeniden düzenlenmesi gerekmektedir. Bu doğrultuda sanat eğitimi 
müfredatına toplumsal cinsiyet eşitliği içeriklerinin entegre edilmesi, öğrencilerin eşitlikçi tutumlar 
geliştirmelerine katkı sağlayacaktır. Sanat tarihinde toplumsal cinsiyet temsilleri ve çağdaş sanat 
pratiklerinde eşitlikçi yaklaşımların ele alınması, öğrencilerin mesleki yaşamlarında toplumsal 
cinsiyet duyarlılığı kazanmalarını destekleyecektir. Bunun yanında, öz-anlayışın bireysel iyi oluş ve 
psikolojik dayanıklılıkla ilişkili olduğu dikkate alındığında, üniversitelerde öz-anlayışı geliştirmeye 
yönelik seminer, atölye ve psikoeğitim programlarının yaygınlaştırılması önem taşımaktadır. Bu 
süreçte rehberlik ve danışmanlık birimlerinin aktif rol üstlenmesi, öğrencilerin benlik 
farkındalıklarını artıracak bireysel ya da grup temelli çalışmalar yürütmeleri açısından teşvik 
edilmelidir. Ayrıca toplumsal cinsiyet rolleriyle ilgili farkındalık çalışmalarının yalnızca belirli 
bölümlerle sınırlı kalmayıp tüm öğrencilere yönelik planlanması ve kültürel, sosyo-ekonomik 
faktörleri de dikkate alan araştırmalarla desteklenmesi gerekmektedir. Son olarak, bulguların 
genellenebilirliğini artırmak amacıyla farklı üniversite, bölüm ve şehirlerde yapılacak çalışmaların 
yanı sıra, yaşam deneyimi, aile yapısı ve medya etkisi gibi değişkenleri içeren çok boyutlu modellerin 
geliştirilmesi önerilmektedir. 

KAYNAKÇA 

Adana, F., Özvurmaz, S., & Taşpınar, A. (2020). Erkek Öğrenci Gözüyle Toplumsal Cinsiyet: Bir 
Üniversite Örneği. Adnan Menderes Üniversitesi Sağlık Bilimleri Fakültesi Dergisi, 4(2), 116-123. 

Akyüz, B. (2011). 1965-1970 Dönemi Türk Sinemasında Toplumsal Cinsiyet, Bedensellik ve Dans 
Temsiliyetleri 

Berber, Z. B., & Karakuş, E. (2022). Toplumsal Cinsiyet Eşitsizlikleri ve Öz Yeterlik İlişkisi Üzerinden 
Bir Değerlendirme. Ankara Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi, 5(10), 147-156. 

Demir, A. (2020). Toplumsal Cinsiyet Algısı ve Kariyer Kararsızlığı: Sinop Örneği. Avrasya 
Uluslararası Araştırmalar Dergisi, 8(22), 1-17. 

Dökmen, Z. Y. (2010). Toplumsal Cinsiyet, Sosyal Psikolojik Açıklamalar. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Karasar, N. (2009). Bilimsel arastirma yontemi: Kavramlar-ilkeler-teknikler. Ankara: Nobel Yayin 
Dağitim. 

Neff, K. (2003). Self-Compassion: An Alternative Conceptualization Of A Healthy Attitude Toward 
Oneself. Self And Identity, 2(2), 85-101.  

Neff, K. (2003). Self-Compassion: An Alternative Conceptualization Of A Healthy Attitude Toward 
Oneself. Self And Identity, 2(2), 85-101.  

Neff, K. D. (2011). Self-Compassion, Self-Esteem, And Well-Being. Social And Personality Psychology 
Compass, 5(1), 1-12. Neff, K. (2003). Self-Compassion: An Alternative Conceptualization Of A 
Healthy Attitude Toward Oneself. Self And Identity, 2(2), 85-101.  

Öngen, B., & Aytaç, S. (2013). Üniversite Öğrencilerinin Toplumsal Cinsiyet Rollerine İlişkin 
Tutumlari ve Yaşam Değerleri İlişkisi. Istanbul Journal Of Sociological Studies, (48), 1-18. 



temelli etkinliklerin yaygınlaştırılması önem arz etmektedir. Bireylerin psikolojik ve toplumsal 
yönelimlerinin çok boyutlu yapısı dikkate alındığında, bu tür araştırmaların farklı örneklem 
gruplarıyla tekrarlanması ve boylamsal desenlerle desteklenmesi, konuya ilişkin daha derinlikli ve 
bütüncül bir anlayış geliştirilmesine katkı sağlayacaktır.  

Bu araştırmanın sonuçlarına göre, sanat eğitimi alan üniversite öğrencilerinin toplumsal 
cinsiyet rol tutumlarının ve öz-anlayış düzeylerinin ortalamaları bakımından birbirine yakın ve 
pozitif yönde yüksek olduğu bulunmuştur.  

Toplumsal cinsiyet eşitliğinin kalıcı bir bilinç haline gelebilmesi için eğitim programlarının 
kapsayıcı bir anlayışla yeniden düzenlenmesi gerekmektedir. Bu doğrultuda sanat eğitimi 
müfredatına toplumsal cinsiyet eşitliği içeriklerinin entegre edilmesi, öğrencilerin eşitlikçi tutumlar 
geliştirmelerine katkı sağlayacaktır. Sanat tarihinde toplumsal cinsiyet temsilleri ve çağdaş sanat 
pratiklerinde eşitlikçi yaklaşımların ele alınması, öğrencilerin mesleki yaşamlarında toplumsal 
cinsiyet duyarlılığı kazanmalarını destekleyecektir. Bunun yanında, öz-anlayışın bireysel iyi oluş ve 
psikolojik dayanıklılıkla ilişkili olduğu dikkate alındığında, üniversitelerde öz-anlayışı geliştirmeye 
yönelik seminer, atölye ve psikoeğitim programlarının yaygınlaştırılması önem taşımaktadır. Bu 
süreçte rehberlik ve danışmanlık birimlerinin aktif rol üstlenmesi, öğrencilerin benlik 
farkındalıklarını artıracak bireysel ya da grup temelli çalışmalar yürütmeleri açısından teşvik 
edilmelidir. Ayrıca toplumsal cinsiyet rolleriyle ilgili farkındalık çalışmalarının yalnızca belirli 
bölümlerle sınırlı kalmayıp tüm öğrencilere yönelik planlanması ve kültürel, sosyo-ekonomik 
faktörleri de dikkate alan araştırmalarla desteklenmesi gerekmektedir. Son olarak, bulguların 
genellenebilirliğini artırmak amacıyla farklı üniversite, bölüm ve şehirlerde yapılacak çalışmaların 
yanı sıra, yaşam deneyimi, aile yapısı ve medya etkisi gibi değişkenleri içeren çok boyutlu modellerin 
geliştirilmesi önerilmektedir. 

KAYNAKÇA 

Adana, F., Özvurmaz, S., & Taşpınar, A. (2020). Erkek Öğrenci Gözüyle Toplumsal Cinsiyet: Bir 
Üniversite Örneği. Adnan Menderes Üniversitesi Sağlık Bilimleri Fakültesi Dergisi, 4(2), 116-123. 

Akyüz, B. (2011). 1965-1970 Dönemi Türk Sinemasında Toplumsal Cinsiyet, Bedensellik ve Dans 
Temsiliyetleri 

Berber, Z. B., & Karakuş, E. (2022). Toplumsal Cinsiyet Eşitsizlikleri ve Öz Yeterlik İlişkisi Üzerinden 
Bir Değerlendirme. Ankara Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi, 5(10), 147-156. 

Demir, A. (2020). Toplumsal Cinsiyet Algısı ve Kariyer Kararsızlığı: Sinop Örneği. Avrasya 
Uluslararası Araştırmalar Dergisi, 8(22), 1-17. 

Dökmen, Z. Y. (2010). Toplumsal Cinsiyet, Sosyal Psikolojik Açıklamalar. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Karasar, N. (2009). Bilimsel arastirma yontemi: Kavramlar-ilkeler-teknikler. Ankara: Nobel Yayin 
Dağitim. 

Neff, K. (2003). Self-Compassion: An Alternative Conceptualization Of A Healthy Attitude Toward 
Oneself. Self And Identity, 2(2), 85-101.  

Neff, K. (2003). Self-Compassion: An Alternative Conceptualization Of A Healthy Attitude Toward 
Oneself. Self And Identity, 2(2), 85-101.  

Neff, K. D. (2011). Self-Compassion, Self-Esteem, And Well-Being. Social And Personality Psychology 
Compass, 5(1), 1-12. Neff, K. (2003). Self-Compassion: An Alternative Conceptualization Of A 
Healthy Attitude Toward Oneself. Self And Identity, 2(2), 85-101.  

Öngen, B., & Aytaç, S. (2013). Üniversite Öğrencilerinin Toplumsal Cinsiyet Rollerine İlişkin 
Tutumlari ve Yaşam Değerleri İlişkisi. Istanbul Journal Of Sociological Studies, (48), 1-18. 

Özaslan, Z., & Bilgin, H. (2017). Şizofrenide Üstbiliş. Kocaeli Üniversitesi Sağlık Bilimleri Dergisi, 3(3), 
33-36. 

Özdemir, N. (2018). Geleceğin Beden Eğitimi Öğretmenleri Sporda Kadının Yerini Nasıl 
Tanımlıyor? Spormetre Beden Eğitimi Ve Spor Bilimleri Dergisi, 16(1), 119-124. 

Saraç, S. (2013). Toplumsal Cinsiyet. Toplumsal Cinsiyet ve Yansımaları, 27-32. 

Sarıcaoğlu, H., & Arslan, C. (2013). Üniversite öğrencilerinin psikolojik iyi olma düzeylerinin kişilik 
özellikleri ve öz-anlayış açısından incelenmesi. 

Tatlılıoğlu, K. (2010). Farklı öz-anlayış düzeylerine sahip üniversite öğrencilerinin karar vermede öz-
saygı, karar verme stilleri ve kişilik özelliklerinin değerlendirilmesi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



TÜRK HALK OYUNLARINDA  
RİTİM – MELODİ – HAREKET ÜÇGENİ 

Cem ERİM* 
Özet 

Türk halk oyunları, kültürel mirasın önemli bir taşıyıcısı olarak toplumun tarihsel belleğini, estetik 
anlayışını ve kimliğini kuşaktan kuşağa aktaran sanatsal bir ifade biçimidir. Bu oyunlarda ritim, melodi ve hareket 
unsurları birbirinden ayrılmaz bir bütün oluşturur. Ritim, oyunun yapısal düzenini ve topluluk uyumunu 
sağlarken; melodi, duygusal atmosferi inşa eder; hareket ise ritim ve melodiyi beden diliyle görünür kılarak oyuna 
anlam kazandırır. Bu çalışma, söz konusu üçlünün Türk halk oyunlarındaki bütüncül işlevini incelemeyi ve 
literatüre ritim–melodi–hareket etkileşimine dayalı kavramsal bir çerçeve kazandırmayı amaçlamaktadır. Nitel bir 
yaklaşım benimsenerek, alan yazındaki kültürel ve müzikolojik kaynaklar yorumlayıcı biçimde incelenmiştir. 
Bulgular, ritim, melodi ve hareketin birbirini tamamlayan unsurlar olarak halk oyunlarının estetik, işlevsel ve 
kültürel boyutlarını güçlendirdiğini ortaya koymuştur. Bu öğelerden birinin eksikliği, oyunun anlam bütünlüğünü 
zayıflatmakta; bu nedenle eğitim ve sahne uygulamalarında söz konusu uyumun korunması büyük önem 
taşımaktadır. Sonuç olarak, halk oyunlarının yalnızca performatif bir gelenek değil, kültürel kimliğin yaşayan bir 
temsili olduğu vurgulanmaktadır. Bu bütüncül yaklaşım, halk oyunlarının çağdaş eğitim programlarında ve 
kültürel aktarım süreçlerinde daha derin ve kalıcı biçimde yer almasına katkı sağlayabilir. 

Anahtar Kelimeler: Halk Oyunları, Ritim, Melodi, Hareket, Kültürel Anlatım 

RHYTHM – MELODY – MOVEMENT TRIANGLE IN TURKISH FOLK DANCES 

Abstract 

Turkish folk dances, as carriers of cultural heritage, function as an artistic mode of expression that 
transmits a community’s historical memory, aesthetic sensibilities, and identity across generations. Within these 
dances, rhythm, melody, and movement form an inseparable whole: rhythm provides structural order and 
collective coordination; melody shapes the emotional atmosphere; and movement renders rhythm and melody 
visible through bodily expression, thereby conferring semantic depth to the performance. This study aims to 
examine the integrative role of these three elements in Turkish folk dances and to offer a conceptual framework that 
foregrounds their interdependence in the scholarly literature. Employing a qualitative approach, relevant cultural 
and musicological sources were interpreted to analyze the interaction among rhythm, melody, and movement. The 
findings indicate that these components mutually reinforce the aesthetic, functional, and cultural dimensions of folk 
performance, and that absence or imbalance in any one element undermines the dance’s coherence of meaning. 
Consequently, preserving this triadic harmony is of paramount importance in both pedagogical practice and staged 
performance. In conclusion, the study emphasizes that folk dances should not be treated merely as performative 
traditions but as living embodiments of cultural identity; adopting a holistic perspective on rhythm–melody–
movement can strengthen the integration of folk dance into contemporary educational programs and cultural 
transmission processes. 

Keywords: Folk Dances, Rhythm, Melody, Movement, Cultural Expression 

GİRİŞ 

Halk oyunları, ait oldukları toplumun kültürel değerlerini yansıtan; sevinç, hüzün veya 
toplumsal olayların ifadesine olanak tanıyan sanatsal bir ifade biçimidir. Tarihsel kökeni 
incelendiğinde bu oyunların, kimi zaman dinî ya da büyüsel (majik ve kültik) ritüellerle 
ilişkilendirildiği görülmektedir. Müzikli bir yapı içerisinde, kimi zaman çalgı eşliğinde kimi zaman 
ise el ve ayakla tempo tutularak icra edilen halk oyunları, bireysel ya da toplu biçimde ölçülü ve 
düzenli hareketlerden oluşur (Eroğlu, 1999: 32). Zengin ve köklü bir kültürel mirasa sahip olan 
Türkiye, halk oyunları bakımından dünya kültürleri arasında dikkat çekici bir çeşitliliğe sahiptir. Bar, 
Halay, Horon gibi farklı türlerin, yöresel giysiler ve geleneksel çalgılar eşliğinde sergilenmesi, bu 
sanatın çok yönlü ve renkli yapısını ortaya koymaktadır. Türk halk oyunlarında hareket, ezgi ve 

* Milli Eğitim Bakanlığı. cem.erim08@gmail.com 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3202



öğreticilerin uzmanlık alanları, çoğunlukla kendi yörelerinin oyun figürleriyle sınırlı kalmaktadır. 
Alan gözlemlerine ek olarak halk oyunları müziği ile ilgilenen müzisyenlerin çalışmalarının 
genellikle müzikal icra boyutunda yoğunlaştığını göstermektedir. Ancak bu durum, müzisyenlerin 
halk oyunlarının hareket ve ritmik yapısına ilişkin derinlemesine bir farkındalık geliştirmelerini 
sınırlamaktadır. Oysa halk oyunları müziği, yalnızca ezgisel (melodik) değil; aynı zamanda bedensel 
hareketle kurduğu ritmik bağ üzerinden de anlam kazanmaktadır. Bu nedenle müzisyenlerin, halk 
oyunlarının temel figürleri, hareket dinamikleri ve sahne düzenleri hakkında bilgi sahibi olmaları, 
müziksel icralarına kültürel ve estetik bir bütünlük kazandırabilir. 

Sonuç olarak bulgular, Türk halk oyunlarında ritim, melodi ve hareketin birbirini 
tamamlayan, karşılıklı etkileşim içinde var olan üç unsur olduğunu ve bu üçlünün uyumunun 
kültürel kimliğin yaşatılmasında temel bir rol oynadığını göstermektedir. Halk oyunlarının eğitim, 
sahneleme ve kültürel aktarım süreçlerinde bu bütünlüğün korunması, geleneksel estetiğin 
sürdürülebilirliğini sağlamak açısından vazgeçilmezdir diyebiliriz. 

TARTIŞMA, SONUÇ VE ÖNERİLER 

Araştırma bulguları, Türk halk oyunlarının yapısal ve estetik bütünlüğünün ritim, melodi ve 
hareket unsurları arasındaki karşılıklı etkileşim ile şekillendiğini göstermektedir. Bu üç öğe 
birbirinden bağımsız olarak düşünülemez; her biri oyunun biçimsel, duygusal ve kültürel değerini 
tamamlayıcı niteliktedir. Ritim, oyunun temel düzenini ve kolektif uyumu sağlarken, melodi ritmik 
yapıya duygusal derinlik kazandırır. Hareket ise ritim ve melodiyi bedensel olarak görünür kılarak 
oyuna somut bir ifade kazandırır. Bulgular, bu üç unsurun dengeli ve uyumlu biçimde bir araya 
getirildiği durumlarda halk oyunlarının hem estetik bütünlüğünün hem de kültürel kimliğinin 
güçlendiğini ortaya koymaktadır. Öte yandan, üç öğeden birinin ön plana çıkarılması veya uyumun 
bozulması, oyunun özgün yapısını zayıflatmakta ve geleneksel kimliğin aktarımını sınırlamaktadır. 

Elde edilen sonuçlar, halk oyunlarının yalnızca bir performans sanatı olarak değil, yaşayan 
bir kültürel ifade biçimi olarak değerlendirilmesi gerektiğini ortaya koymaktadır. Bu durum, 
sahneleme ve eğitim süreçlerinde ritim–melodi–hareket bütünlüğünün korunmasının önemini 
vurgulamaktadır. Eğitim ortamlarında bu üç öğeyi birlikte ele alan pedagojik yaklaşımlar, 
öğrencilerin halk oyunlarını teknik becerinin ötesinde, kültürel bir anlatı biçimi olarak anlamalarını 
sağlamaktadır. Böylelikle hem öğrenme süreci derinleşmekte hem de kültürel aktarım daha etkili 
hâle gelmektedir.  

Bu çerçevede, halk oyunlarının geleneksel kimliğini ve estetik bütünlüğünü sürdürebilmek 
için bazı öneriler sunulabilir. Öncelikle, eğitim programları ritim, melodi ve hareket arasındaki 
etkileşimi temel alan disiplinler arası yaklaşımlarla zenginleştirilebilir. Sahneleme süreçlerinde, 
oyunların özgün formu korunarak çağdaş yorumlamalara özen gösterilebilir. Akademik çalışmalar 
artırılabilir, dijital arşivleme ve görsel kayıt sistemleri kullanılarak halk oyunlarının yapısal ve 
kültürel özellikleri belgelenebilir. Ayrıca, eğitimciler ve koreograflar, halk oyunlarının estetik ve 
kültürel yönlerini bütünleştiren pedagojik yöntemlerle desteklenebilir. Gelecekte yapılacak deneysel 
çalışmalar, farklı bölgelerin halk oyunlarındaki ritim–melodi–hareket bütünlüğünü karşılaştırmalı 
olarak inceleyerek kültürel çeşitlilik ve bölgesel farklılıklar hakkında daha kapsamlı veriler sunabilir. 
Türkiye’nin en zengin kültürel miras unsurlarından biri olarak, yalnızca yöresel kalıplar içinde değil; 
ritim, melodi ve hareket bütünlüğü içinde ele alındığında çok daha derin bir araştırma ve gelişim 
potansiyeline sahiptir. Bu bağlamda halk oyunlarının, müziksel yapı (ritim ve melodi) ile bedensel 
ifade (hareket) arasındaki etkileşim üzerinden incelenmesi; kültürel çeşitliliğin bilimsel temelde 
belgelenmesine, yorumlanmasına ve geliştirilmesine önemli katkılar sağlayabilir. Halk oyunlarımızın 
gelecek nesillere aktarılmasında önemli bir role sahip olan usta öğreticiler ve antrenörlerin, 
alanlarında her yönden donanımlı olmaları ya da bu yönde gelişime açık bir tutum sergilemeleri 
büyük önem taşımaktadır. 

Sonuç olarak, ritim, melodi ve hareket, Türk halk oyunlarının kültürel kimliğini ve estetik 
değerini oluşturan temel unsurlar olarak bir bütünlük içinde ele alınmalıdır. Bu bütüncül yaklaşım, 
hem geleneksel mirasın korunmasına hem de halk oyunlarının eğitim ve sahneleme süreçlerinde 
daha etkili bir biçimde yaşatılmasına katkı sağlayabilir. 

KAYNAKÇA 

Adsız, F. (2008). Dans ve hareket üzerine teorik yaklaşımlar. Ankara: Gazi Üniversitesi Yayınları. 

Dursun, L. (2017). Erzurum erkek halk danslarının ezgisel, ritimsel ve hareketsel bütünlük içerisinde 
uygulanabilmesine yönelik araştırma örneği [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi]. 

Eroğlu, T. (1999). Halk oyunları el kitabı. İstanbul: Mars Basım Hizmetleri. 

Erdem, Ş., & Pulur, A. (1994). Doğu Karadeniz Bölgesinde oynanan horon türü oyunlar üzerine bir 
araştırma. Kastamonu Eğitim Dergisi, 10(1), 224–233. 

Ergönül, Z. (2006, Ekim 25). Postür [Ders sunusu, PowerPoint slaytı]. 

Mertoğlu, E. (2002). Okul öncesi eğitim kurumlarına devam eden 5–6 yaş grubundaki çocukların ritim 
algılamalarının incelenmesi [Sanatta yeterlik tezi, İstanbul Teknik Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Temel Bilimler Anabilim Dalı]. 

Öztürk, M. (2014). Türk halk müziğinde ezgi yapısı ve bölgesel farklılıklar. Gazi Üniversitesi Güzel 
Sanatlar Enstitüsü Dergisi, 12(3), 45–58. 

Sarı, A. (2016). Halk oyunlarında müzik ve melodi ilişkisi. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Say, A. (2002). Müzik sözlüğü. Ankara: Müzik Ansiklopedisi Yayınları. 

Sümbül, M. (1995). Adana halk oyunlarının sistematik analizi [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi, 
Ankara Üniversitesi]. 

Şahin, R. (1995). Erkek hentbolcularda kalecilerle saha oyuncularının reaksiyon zamanlarının karşılaştırılması 
[Yayımlanmamış yüksek lisans tezi, Gazi Üniversitesi Sağlık Bilimleri Enstitüsü, Beden 
Eğitimi ve Spor Anabilim Dalı]. 

Yıldız, B. (2019). Türk halk oyunlarında bölgesel müzik üslubu üzerine bir inceleme. İstanbul Teknik 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 8(2), 88–102. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



GENÇ SPORCULARIN ANTRENMAN MODELLERİNE 
HALK OYUNLARININ ENTEGRASYONU: 

DİSİPLİNLERARASI BİR YAKLAŞIM 
Ceren AĞAOĞLU TOPÇU* 

Özet 

Halk oyunları, kültürel mirasın korunmasının ötesinde, genç sporcuların motor, bilişsel ve sosyo-duygusal 
gelişimini destekleyen işlevsel bir antrenman aracıdır. Bu çalışma, halk oyunlarının genç sporcu antrenman 
modellerine entegrasyonunu disiplinlerarası bir bakış açısıyla ele almaktadır. Spor bilimi, pedagojik yaklaşımlar ve 
dans çalışmalarından elde edilen bulgular ışığında, halk oyunlarının antrenman bilimine uyarlanabilirliğini 
açıklayan üç boyutlu bir model önerilmiştir: (1) nöromotor gelişim, (2) bilişsel-duygusal katılım ve (3) sosyo-
kültürel bütünleşme. Modelin uygulama çerçevesi, araştırmacının yürüttüğü 8 haftalık halk oyunları egzersiz 
programına dayanmaktadır. Bu modelde Zeybek ve Üsküp halk oyunları temel alınarak denge, çeviklik, 
koordinasyon ve motivasyon parametreleri desteklenmiştir. Bulgular, halk oyunlarının uzun dönemli sporcu 
gelişimi (LTAD) ilkeleriyle uyumlu biçimde çok boyutlu kazanımlar sağladığını göstermektedir. Bu bağlamda, halk 
oyunları temelli antrenman yaklaşımlarının kültürel mirasın korunmasına katkı sunarken genç sporcuların 
performans gelişimini de destekleyen sürdürülebilir bir eğitim modeli olarak kullanılabileceği önerilmektedir.  

Anahtar Kelimeler: Halk Oyunları, Genç Sporcular, İşlevsel Antrenman, Spor Bilimi, Disiplinlerarası 
Model 

INTEGRATION OF FOLK DANCES INTO YOUNG ATHLETES' TRAINING 
MODELS: AN INTERDISCIPLINARY APPROACH 

Abstract 

Folk dances, beyond their role in preserving cultural heritage, serve as a functional training method that 
enhances the motor, cognitive, and socio-emotional development of young athletes. This study adopts an 
interdisciplinary approach to explore the integration of folk dance into youth athlete training models. Drawing from 
sport science, pedagogy, and dance studies, a three-dimensional conceptual framework was developed: (1) 
neuromotor development, (2) cognitive-emotional engagement, and (3) socio-cultural integration. The proposed 
model is supported by an eight-week folk dance training program involving Zeybek and Üsküp dances, 
emphasizing balance, agility, coordination, and motivation. Findings indicate that folk dance aligns with the 
principles of Long-Term Athlete Development (LTAD), providing holistic benefits across physical, cognitive, and 
cultural domains. Thus, folk dance-based training can function as a sustainable educational model that bridges 
cultural continuity and athletic performance enhancement. 

Keywords: Folk Dance, Youth Athletes, Functional Training, Sport Science, Interdisciplinary Model  

GİRİŞ 

Halk oyunları, bir toplumun tarihsel belleğini, kültürel kimliğini ve sosyal aidiyet 
duygusunu hareket yoluyla ifade eden somut olmayan kültürel miras öğeleridir. UNESCO’nun 
(2003) Somut Olmayan Kültürel Miras Sözleşmesi’nde halk oyunları, kimlik ve kültürel sürekliliğin 
korunmasında temel araçlardan biri olarak kabul edilmektedir. Günümüzde bu geleneksel hareket 
biçimleri, yalnızca kültürel aktarım aracı olarak değil, aynı zamanda bireylerin fiziksel ve zihinsel 
gelişimini destekleyen bir eğitim alanı olarak da değerlendirilmektedir. 

Dans temelli hareket programlarının spor biliminde giderek daha fazla yer bulduğu 
görülmektedir. Koutedakis ve Jamurtas (2004) dansın ritim, koordinasyon ve dengeyi geliştiren 
fonksiyonel bir antrenman biçimi olduğunu vurgulamıştır. Benzer şekilde, Koch ve arkadaşları (2014) 
dans terapilerinin duygusal düzenleme, dikkat ve öz-farkındalık üzerinde olumlu etkiler sağladığını 

* İstanbul Üniversitesi-Cerrahpaşa, Spor Bilimleri Fakültesi. ceren.agaoglu@iuc.edu.tr 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3203



Halk oyunları, spor ortamında kimlik, aidiyet ve topluluk bilincinin gelişimine katkı sağlar. 
Grup hâlinde icra edilen danslar, empati, dayanışma ve kültürel farkındalık duygularını 
güçlendirerek sporcunun sadece performans değil, sosyal olgunlaşma yönünü de destekler. 

Uygulama Önerileri 

1. Eğitim ve müfredat entegrasyonu: 

Spor bilimleri fakülteleri, beden eğitimi öğretmenliği ve antrenörlük programlarına halk 
oyunları temelli hareket eğitimi modülleri eklenmelidir. Bu yaklaşım, öğrencilerin hem 
kültürel farkındalığını hem de uygulama çeşitliliğini artıracaktır. 

2. Federasyon düzeyinde uygulama stratejileri: 

Türkiye Futbol Federasyonu ve benzeri spor federasyonları, altyapı antrenman modellerine 
halk oyunu tabanlı ritim, denge ve çeviklik egzersizlerini pilot programlar olarak dâhil 
edebilir. Bu programlar hem motor beceri gelişimini hem de takım içi uyumu destekler. 

3. Spor okulları ve kulüpler için model adaptasyonu: 

Halk oyunları programları ısınma veya koordinasyon antrenmanlarının bir parçası olarak 
düzenlenebilir. Haftada 1–2 seans, 30–60 dakikalık uygulamalar, genç sporcuların antrenman 
monotonluğunu azaltırken kültürel bağlarını güçlendirir. 

4. Araştırma ve politika geliştirme: 

Gelecek araştırmalar, halk oyunlarının bilişsel süreçler ve nöromotor adaptasyon üzerindeki 
etkilerini farklı yaş gruplarında, uzun dönemli tasarımlarla incelemelidir. Kültürel mirasın 
korunmasına yönelik spor politikalarında halk oyunları tabanlı modellerin yer alması teşvik 
edilmelidir. 

Halk oyunları, yalnızca kültürel bir miras değil; aynı zamanda modern spor biliminin 
hedefleriyle uyumlu, bütüncül bir antrenman aracıdır. Zeybek ve Üsküp gibi geleneksel hareket 
biçimlerinin genç sporcuların fiziksel, bilişsel ve sosyo-duygusal gelişimine katkısı, halk oyunlarını 
sürdürülebilir bir eğitim modeli hâline getirmektedir. 
Bu doğrultuda, halk oyunlarının spor pedagojisine entegrasyonu hem performans artışı hem de 
kültürel farkındalık açısından yeni bir paradigma sunmaktadır. 

KAYNAKÇA 

Ağaoğlu Topçu, C. (2025). Türk halk danslarının fonksiyonel performans parametrelerine etkisi: U14 
futbolcular örneği [The effects of Turkish folk dance training on functional performance 
parameters in U14 football players] Yayımlanmış doktora tezi, Marmara Üniversitesi. 
Yükseköğretim Kurulu Ulusal Tez Merkezi. 

Akseki, D., Erduran, M., Özarslan, S., & Pınar, H. (2010). Patellofemoral ağrı sendromu saptanan 
hastalarda dizde vibrasyon duyusu, propriyosepsiyon duyusu ile paralel olarak 
algılanmaktadır: Pilot çalışma [Vibration and proprioception sensitivity are parallel in 
patients with patellofemoral pain syndrome: A pilot study]. Eklem Hastalıkları ve Cerrahisi, 
21(1), 23–30. 

Amiri-Khorasani, M., Sahebozamani, M., Tabrizi, K. G., & Yusof, A. B. (2010). Acute effect of different 
stretching methods on Illinois agility test in soccer players. Journal of Strength and Conditioning 
Research, 24(10), 2698–2704. https://doi.org/10.1519/JSC.0b013e3181bf0496 

Côté, J., & Vierimaa, M. (2014). The developmental model of sport participation: 15 years after its first 
conceptualization. Science & Sports, 29(Suppl 1), S63–S69. 
https://doi.org/10.1016/j.scispo.2014.08.133 

Bu modelin eğitim programlarına ve federasyon politikalarına entegre edilmesi 
önerilmektedir. Örneğin; 

 Okul sporları kapsamında halk oyunları temelli ısınma veya koordinasyon modülleri 
geliştirilebilir. 

 Futbol ve jimnastik federasyonları için kültürel içerikli esneklik, denge ve ritim eğitim 
paketleri hazırlanabilir. 

 Spor liseleri veya üniversitelerin antrenörlük programlarında, halk oyunları temelli hareket 
eğitimi dersleri müfredata dâhil edilebilir. 

Bu tür uygulamalar, hem kültürel sürdürülebilirliği destekler hem de spor pedagojisinde 
çeşitliliği artırır. 

Sınırlılıklar ve Gelecek Yönelimler 

Bu model kavramsal düzeyde geliştirilmiş olup, farklı yaş ve branşlarda deneysel olarak test 
edilmesi gerekmektedir. Gelecekteki araştırmaların, halk oyunlarının bilişsel işlev, motivasyonel 
süreç ve toplumsal etki boyutlarını nöropsikolojik ölçümler ve uzun dönemli takiplerle incelemesi 
önerilmektedir. Ayrıca farklı halk oyunlarının (örneğin Horon, Halay, Kaşık Oyunu vb.) antrenman 
değişkenleri üzerindeki etkileri karşılaştırmalı olarak değerlendirilebilir. 

Genel Değerlendirme 

Tartışmanın genel sonucu olarak, halk oyunları temelli antrenman modelinin; 

 Nöromotor gelişimi destekleyen ritmik ve çok yönlü hareket kalıpları, 

 Bilişsel-duygusal gelişimi güçlendiren müzik-tempo etkileşimi, 

 Sosyo-kültürel kimliği koruyan grup temelli icra yapısı ile genç sporcuların gelişimine çok 
boyutlu katkı sunduğu görülmektedir. 

Bu bulgular, halk oyunlarının sadece bir kültürel performans değil, aynı zamanda modern 
spor pedagojisinin sürdürülebilir bir bileşeni olarak değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 

SONUÇ VE ÖNERİLER 

Bu çalışma, halk oyunlarının genç sporcuların antrenman süreçlerine entegrasyonunu 
inceleyen kavramsal bir model sunmaktadır. Literatür bulguları ve geliştirilen sekiz haftalık Türk 
Halk Oyunları Temelli Fonksiyonel Antrenman Programı temelinde ulaşılan sonuçlar üç ana boyutta 
özetlenebilir: 

1. Nöromotor gelişim açısından: 

Halk oyunları, denge, çeviklik, koordinasyon ve postüral kontrol gibi temel motor becerileri 
destekleyen ritmik ve çok yönlü hareket kalıpları içerir. Özellikle Zeybek ve Üsküp gibi 
oyunlarda yer alan tempo değişimleri, yönsel geçişler ve duruş varyasyonları nöromotor 
kontrolü geliştiren doğal birer antrenman bileşeni olarak öne çıkmaktadır. 

2. Bilişsel-duygusal gelişim açısından: 

Halk oyunlarının müzik, ritim ve grup senkronizasyonu içeren yapısı, dikkat, öz-düzenleme, 
motivasyon ve duygusal farkındalık gibi yürütücü işlevleri desteklemektedir. Bu yönüyle 
dans temelli eğitim, genç sporcuların içsel motivasyonunu güçlendirerek antrenmanlara 
katılım sürekliliğini artırabilir. 

3. Sosyo-kültürel bütünleşme açısından: 



Delextrat, A., Dancey, A., & Roscoe, D. (2016). Effects of Zumba® fitness on cardiovascular health in 
healthy women. Journal of Sports Medicine and Physical Fitness, 56(5), 618–624. 

Demir, S. (2020). Halk oyunlarının dikkat gelişimi üzerindeki etkisi [The effect of folk dance on 
attention development]. Beden Eğitimi ve Spor Bilimleri Dergisi, 14(2), 85–96. 

Diamond, A., & Ling, D. S. (2016). Conclusions about interventions, programs, and approaches for 
improving executive functions that appear justified and those that, despite much hype, do 
not. Developmental Cognitive Neuroscience, 18, 34–48. https://doi.org/10.1016/j.dcn.2015.11.005 

Jouira, G., Khacharem, A., & Ratel, S. (2024). Dance-based physical education improves balance and 
motor coordination in children. Journal of Motor Behavior, 56(3), 245–257. 
https://doi.org/10.1080/00222895.2023.2305143 

Karadeniz, F. (2021). Halk oyunları eğitiminin empati gelişimine etkisi [The impact of folk dance 
education on empathy development]. Gazi Eğitim Bilimleri Dergisi, 7(3), 200–215. 

Kaya, S. (2018). Halk oyunlarının kültürel aidiyet üzerindeki etkisi [The impact of folk dance on 
cultural belonging]. Türk Kültürü Araştırmaları Dergisi, 25(2), 120–134. 

Kızilet Topateş, T. (2019). Halk dansı temelli egzersizlerin denge ve çeviklik performansına etkisi [The 
effects of folk dance-based exercise on balance and agility performance]. Spor Bilimleri Dergisi, 
30(4), 456–468. 

Koch, S. C., Kunz, T., Lykou, S., & Cruz, R. (2014). Effects of dance movement therapy and dance on 
health-related psychological outcomes: A meta-analysis. The Arts in Psychotherapy, 41(1), 46–
64. https://doi.org/10.1016/j.aip.2013.10.004 

Koutedakis, Y., & Jamurtas, A. (2004). The dancer as a performing athlete: Physiological 
considerations. Sports Medicine, 34(10), 651–661. https://doi.org/10.2165/00007256-200434100-
00003 

Ljubojević, A., Milanović, Z., & Sporiš, G. (2020). Proprioceptive training and agility in young athletes. 
Physical Education and Sport, 18(1), 55–63. 

Özdemir, H., & Kızilet, T. (2021). Halk oyunlarının öğrencilerde motivasyon ve sosyal uyuma etkisi 
[The effects of folk dance on motivation and social adjustment in students]. Milli Eğitim 
Dergisi, 50(231), 1100–1118. 

Quiroga Murcia, C., Kreutz, G., Clift, S., & Bongard, S. (2010). Shall we dance? An exploration of the 
perceived benefits of dancing on well-being. Arts & Health, 2(2), 149–163. 
https://doi.org/10.1080/17533010903488582 

Risner, D. (2007). Critical social issues in dance education. Journal of Dance Education, 7(3), 75–83. 
https://doi.org/10.1080/15290824.2007.10387340 

Tarr, B., Launay, J., & Cohen, E. (2014). Synchrony and social bonding in group movement. Frontiers 
in Psychology, 5, 1096. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2014.01096 

UNESCO. (2003). Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage. Paris: UNESCO. 

 

 

 

 

 



Delextrat, A., Dancey, A., & Roscoe, D. (2016). Effects of Zumba® fitness on cardiovascular health in 
healthy women. Journal of Sports Medicine and Physical Fitness, 56(5), 618–624. 

Demir, S. (2020). Halk oyunlarının dikkat gelişimi üzerindeki etkisi [The effect of folk dance on 
attention development]. Beden Eğitimi ve Spor Bilimleri Dergisi, 14(2), 85–96. 

Diamond, A., & Ling, D. S. (2016). Conclusions about interventions, programs, and approaches for 
improving executive functions that appear justified and those that, despite much hype, do 
not. Developmental Cognitive Neuroscience, 18, 34–48. https://doi.org/10.1016/j.dcn.2015.11.005 

Jouira, G., Khacharem, A., & Ratel, S. (2024). Dance-based physical education improves balance and 
motor coordination in children. Journal of Motor Behavior, 56(3), 245–257. 
https://doi.org/10.1080/00222895.2023.2305143 

Karadeniz, F. (2021). Halk oyunları eğitiminin empati gelişimine etkisi [The impact of folk dance 
education on empathy development]. Gazi Eğitim Bilimleri Dergisi, 7(3), 200–215. 

Kaya, S. (2018). Halk oyunlarının kültürel aidiyet üzerindeki etkisi [The impact of folk dance on 
cultural belonging]. Türk Kültürü Araştırmaları Dergisi, 25(2), 120–134. 

Kızilet Topateş, T. (2019). Halk dansı temelli egzersizlerin denge ve çeviklik performansına etkisi [The 
effects of folk dance-based exercise on balance and agility performance]. Spor Bilimleri Dergisi, 
30(4), 456–468. 

Koch, S. C., Kunz, T., Lykou, S., & Cruz, R. (2014). Effects of dance movement therapy and dance on 
health-related psychological outcomes: A meta-analysis. The Arts in Psychotherapy, 41(1), 46–
64. https://doi.org/10.1016/j.aip.2013.10.004 

Koutedakis, Y., & Jamurtas, A. (2004). The dancer as a performing athlete: Physiological 
considerations. Sports Medicine, 34(10), 651–661. https://doi.org/10.2165/00007256-200434100-
00003 

Ljubojević, A., Milanović, Z., & Sporiš, G. (2020). Proprioceptive training and agility in young athletes. 
Physical Education and Sport, 18(1), 55–63. 

Özdemir, H., & Kızilet, T. (2021). Halk oyunlarının öğrencilerde motivasyon ve sosyal uyuma etkisi 
[The effects of folk dance on motivation and social adjustment in students]. Milli Eğitim 
Dergisi, 50(231), 1100–1118. 

Quiroga Murcia, C., Kreutz, G., Clift, S., & Bongard, S. (2010). Shall we dance? An exploration of the 
perceived benefits of dancing on well-being. Arts & Health, 2(2), 149–163. 
https://doi.org/10.1080/17533010903488582 

Risner, D. (2007). Critical social issues in dance education. Journal of Dance Education, 7(3), 75–83. 
https://doi.org/10.1080/15290824.2007.10387340 

Tarr, B., Launay, J., & Cohen, E. (2014). Synchrony and social bonding in group movement. Frontiers 
in Psychology, 5, 1096. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2014.01096 

UNESCO. (2003). Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage. Paris: UNESCO. 

 

 

 

 

 

AZERBAYCAN HALK OYUNLARININ TARİHSEL 
SÜRECİ 

Fikret EKBERLİ* 
Özet 

Azerbaycan halk oyunları, asırlardır bu topraklarda yaşayan toplumun kültürel hafızasını, estetik 
anlayışını ve kolektif ruhunu yansıtan en güçlü sanat biçimlerinden biridir. Her bir oyun, yalnızca eğlence ya da 
ritüel değil, aynı zamanda tarihsel bir anlatı ve sosyokültürel bir belgedir. Bu makalede Azerbaycan halk 
oyunlarının tarihsel süreç içindeki gelişimi ele alınmaktadır. Öncelikle oyunların kökeni eski Türk boylarının dini 
ritüellerine, doğa ile kurdukları ilişkiye ve savaş danslarına kadar götürülmektedir. Daha sonra ortaçağ şehir 
kültüründe halk oyunlarının bayramlarda, düğünlerde ve toplumsal şölenlerde nasıl önemli bir yere sahip olduğu 
incelenmektedir. Özellikle “Yallı” ve “Köçəri” gibi oyunların halkın birlik ve dayanışma duygusunu pekiştirdiği 
görülmektedir. 

Makalenin ikinci bölümünde Sovyet dönemi etkisi ele alınmış; bu süreçte halk oyunlarının folklorik 
özelliğini kaybetmeden sahne sanatına nasıl uyarlandığı tartışılmıştır. Sovyet ideolojisi altında kültürel ögeler 
yeniden yorumlanmış, bir yandan kimlik vurgusu sınırlandırılmış, diğer yandan da halk oyunlarının profesyonel 
topluluklar aracılığıyla geniş kitlelere ulaşması sağlanmıştır. Bağımsızlık sonrası dönemde ise Azerbaycan halk 
oyunlarının ulusal kimliğin inşasında ve kültürel diplomasi faaliyetlerinde önemli bir rol oynadığı 
vurgulanmaktadır. 

Günümüzde bu oyunlar yalnızca folklorik miras olarak değil, aynı zamanda UNESCO Somut Olmayan 
Kültürel Miras listelerine aday gösterilen, Azerbaycan’ın dünyaya tanıtımında güçlü bir araç olarak 
değerlendirilmektedir. Ayrıca müzik, kostüm ve sahneleme unsurlarıyla birlikte halk oyunları, modern kültürel 
projelere ve festivallere ilham vermektedir. Bu çalışma, Azerbaycan halk oyunlarının tarihsel gelişimini, kültürel 
süreklilik içindeki rolünü ve çağdaş dönemdeki yansımalarını inceleyerek, bu sanat biçiminin hem geçmişi 
anlamada hem de geleceği inşa etmede taşıdığı önemi ortaya koymayı amaçlamaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Tarihsel Süreç, Kültürel Miras, Yallı, Sovyet Dönemi, Kimlik 

HISTORICAL PROCESS OF AZERBAIJAN FOLK DANCES 

Abstract 

Azerbaijani folk dances represent one of the most powerful forms of art that embody the cultural memory, 
aesthetic perception, and collective spirit of the people who have lived in this land for centuries. Each dance is not 
only a form of entertainment or ritual but also a historical narrative and a socio-cultural document. This article 
examines the historical development of Azerbaijani folk dances throughout different periods. The roots of these 
dances can be traced back to the ancient Turkic tribes, their religious rituals, their relationship with nature, and their 
war dances. Later, during the medieval period, folk dances became integral to urban culture, particularly in festivals, 
weddings, and communal celebrations. Dances such as “Yalli” and “Kochari” are highlighted as significant 
examples of how collective identity and solidarity were strengthened through performance. 

The second part of the article analyzes the Soviet era, when folk dances were adapted to stage 
performances while still preserving their folkloric essence. Under Soviet ideology, cultural elements were both 
restricted and reinterpreted: on the one hand, national identity expression was limited, but on the other hand, folk 
dances gained visibility through professional ensembles, reaching wider audiences. In the post-independence 
period, Azerbaijani folk dances have become a crucial component of nation-building and cultural diplomacy. 

Today, these dances are considered not only a folkloric heritage but also a powerful tool in promoting 
Azerbaijan on the international stage, with some of them being nominated for UNESCO’s Intangible Cultural 
Heritage lists. Additionally, with their unique music, costumes, and stage elements, Azerbaijani folk dances 
continue to inspire modern cultural projects and international festivals. This study aims to explore the historical 

* Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Arap Dili ve Belagati. ekberlif57@gmail.com, ORCID: 
0009-0003-5026-0943 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3204



Bölgesel ve ulusal düzeyde düzenlenen halk oyunları festivalleri, oyunların hem icra 
edilmesini hem de tanıtılmasını sağlar. Bu tür etkinlikler, halk oyunlarının yalnızca sahnede değil, 
toplumsal bellekte de canlı kalmasına katkıda bulunur. Uluslararası festivaller aracılığıyla 
Azerbaycan halk oyunları dünya çapında tanıtılır, kültürel diplomasi ve turizm açısından önemli bir 
rol üstlenir (Quliyev, 2019: 65). 

Teknolojinin gelişmesiyle birlikte halk oyunları dijital platformlarda da yaygınlaşmaktadır. 
Televizyon programları, sosyal medya ve çevrim içi videolar sayesinde halk oyunları geniş kitlelere 
ulaşmakta ve farklı yaş grupları tarafından takip edilmektedir. Bu durum, oyunların görünürlüğünü 
artırmakta ve kültürel aktarım sürecini hızlandırmaktadır (Rzayev, 2018). 

Azerbaycan halk oyunlarının UNESCO Somut Olmayan Kültürel Miras listesine aday 
gösterilmesi, bu oyunların uluslararası düzeyde tanınmasını sağlamış ve korunmasına yönelik 
çalışmaların önemini artırmıştır. Böylelikle halk oyunları, yalnızca yerel bir gelenek değil, aynı 
zamanda küresel kültürel bir değer olarak kabul edilmektedir (UNESCO, 2018: 12). 

Sonuç olarak, günümüzde Azerbaycan halk oyunlarının korunması ve aktarımı, eğitim, 
festival organizasyonları, dijital medya ve uluslararası tanıtım gibi çok boyutlu stratejilerle 
gerçekleştirilmektedir. Bu çabalar, halk oyunlarının hem geçmişle bağını korumasını hem de geleceğe 
taşınmasını sağlamaktadır. 

SONUÇ VE DEĞERLENDİRME 

Azerbaycan halk oyunları, tarih boyunca toplumsal kimliği, kültürel sürekliliği ve estetik 
değerleri bir arada taşıyan önemli bir kültürel miras olmuştur. Bu makalede halk oyunlarının 
kökenlerinden başlayarak Orta Çağ’dan günümüze uzanan tarihsel süreçleri, Sovyet dönemi 
etkilerini ve bağımsızlık sonrası yeniden doğuşlarını ele aldık. Aynı zamanda müzik, kostüm ve 
sahne unsurları ile günümüzde korunma ve aktarım yöntemlerini inceledik. 

Araştırmalar göstermektedir ki, Azerbaycan halk oyunları yalnızca geçmişin bir yansıması 
değil; toplumsal dayanışmayı pekiştiren, kültürel kimliği güçlendiren ve uluslararası düzeyde 
tanıtım aracı olarak işlev gören dinamik bir kültürel formdur (Altstadt, 2017 101; Quliyev, 2019). 
Sovyet dönemi, halk oyunlarını ideolojik bir süzgeçten geçirmiş olsa da oyunların kolektif ruhunu ve 
folklorik özünü tamamen yok edememiştir. Bağımsızlık sonrası dönemde ise halk oyunları, ulusal 
kimliğin inşasında ve kültürel diplomasi faaliyetlerinde merkezi bir rol üstlenmiştir. 

Müzik, kostüm ve sahne unsurları, halk oyunlarının estetik ve kültürel boyutlarını 
güçlendiren temel öğeler olarak öne çıkmaktadır. Bu unsurlar, hem izleyiciye görsel ve işitsel bir 
deneyim sunmakta hem de oyunların tarihsel ve coğrafi kökenlerini yansıtmaktadır. Ayrıca eğitim 
programları, festivaller, dijital medya ve UNESCO gibi uluslararası tanıtım mekanizmaları, halk 
oyunlarının korunması ve gelecek nesillere aktarılmasında kritik rol oynamaktadır (Məmmədova, 
2020 110; UNESCO, 2018: 12). 

Sonuç olarak, Azerbaycan halk oyunları geçmişle geleceği birleştiren bir köprü işlevi 
görmektedir. Hem kültürel bir miras hem de çağdaş kimliğin bir göstergesi olarak, halk oyunları 
toplumun belleğini ve değerlerini canlı tutmaya devam etmektedir. Bu nedenle, halk oyunlarının 
korunması ve aktarımı için sürdürülebilir stratejiler geliştirilmesi, Azerbaycan kültürünün 
güçlenmesi açısından büyük önem taşımaktadır. 

KAYNAKÇA 

Altstadt, A. L. (2017). The Azerbaijani Turks: Power and identity under Russian rule. Hoover 
Institution Press. 

Əliyev, F. (2017). Azərbaycan xalq oyunlarının tarixi və inkişafı [The history and development of 
Azerbaijani folk dances]. Bakı: Elm nəşriyyatı. 



Bölgesel ve ulusal düzeyde düzenlenen halk oyunları festivalleri, oyunların hem icra 
edilmesini hem de tanıtılmasını sağlar. Bu tür etkinlikler, halk oyunlarının yalnızca sahnede değil, 
toplumsal bellekte de canlı kalmasına katkıda bulunur. Uluslararası festivaller aracılığıyla 
Azerbaycan halk oyunları dünya çapında tanıtılır, kültürel diplomasi ve turizm açısından önemli bir 
rol üstlenir (Quliyev, 2019: 65). 

Teknolojinin gelişmesiyle birlikte halk oyunları dijital platformlarda da yaygınlaşmaktadır. 
Televizyon programları, sosyal medya ve çevrim içi videolar sayesinde halk oyunları geniş kitlelere 
ulaşmakta ve farklı yaş grupları tarafından takip edilmektedir. Bu durum, oyunların görünürlüğünü 
artırmakta ve kültürel aktarım sürecini hızlandırmaktadır (Rzayev, 2018). 

Azerbaycan halk oyunlarının UNESCO Somut Olmayan Kültürel Miras listesine aday 
gösterilmesi, bu oyunların uluslararası düzeyde tanınmasını sağlamış ve korunmasına yönelik 
çalışmaların önemini artırmıştır. Böylelikle halk oyunları, yalnızca yerel bir gelenek değil, aynı 
zamanda küresel kültürel bir değer olarak kabul edilmektedir (UNESCO, 2018: 12). 

Sonuç olarak, günümüzde Azerbaycan halk oyunlarının korunması ve aktarımı, eğitim, 
festival organizasyonları, dijital medya ve uluslararası tanıtım gibi çok boyutlu stratejilerle 
gerçekleştirilmektedir. Bu çabalar, halk oyunlarının hem geçmişle bağını korumasını hem de geleceğe 
taşınmasını sağlamaktadır. 

SONUÇ VE DEĞERLENDİRME 

Azerbaycan halk oyunları, tarih boyunca toplumsal kimliği, kültürel sürekliliği ve estetik 
değerleri bir arada taşıyan önemli bir kültürel miras olmuştur. Bu makalede halk oyunlarının 
kökenlerinden başlayarak Orta Çağ’dan günümüze uzanan tarihsel süreçleri, Sovyet dönemi 
etkilerini ve bağımsızlık sonrası yeniden doğuşlarını ele aldık. Aynı zamanda müzik, kostüm ve 
sahne unsurları ile günümüzde korunma ve aktarım yöntemlerini inceledik. 

Araştırmalar göstermektedir ki, Azerbaycan halk oyunları yalnızca geçmişin bir yansıması 
değil; toplumsal dayanışmayı pekiştiren, kültürel kimliği güçlendiren ve uluslararası düzeyde 
tanıtım aracı olarak işlev gören dinamik bir kültürel formdur (Altstadt, 2017 101; Quliyev, 2019). 
Sovyet dönemi, halk oyunlarını ideolojik bir süzgeçten geçirmiş olsa da oyunların kolektif ruhunu ve 
folklorik özünü tamamen yok edememiştir. Bağımsızlık sonrası dönemde ise halk oyunları, ulusal 
kimliğin inşasında ve kültürel diplomasi faaliyetlerinde merkezi bir rol üstlenmiştir. 

Müzik, kostüm ve sahne unsurları, halk oyunlarının estetik ve kültürel boyutlarını 
güçlendiren temel öğeler olarak öne çıkmaktadır. Bu unsurlar, hem izleyiciye görsel ve işitsel bir 
deneyim sunmakta hem de oyunların tarihsel ve coğrafi kökenlerini yansıtmaktadır. Ayrıca eğitim 
programları, festivaller, dijital medya ve UNESCO gibi uluslararası tanıtım mekanizmaları, halk 
oyunlarının korunması ve gelecek nesillere aktarılmasında kritik rol oynamaktadır (Məmmədova, 
2020 110; UNESCO, 2018: 12). 

Sonuç olarak, Azerbaycan halk oyunları geçmişle geleceği birleştiren bir köprü işlevi 
görmektedir. Hem kültürel bir miras hem de çağdaş kimliğin bir göstergesi olarak, halk oyunları 
toplumun belleğini ve değerlerini canlı tutmaya devam etmektedir. Bu nedenle, halk oyunlarının 
korunması ve aktarımı için sürdürülebilir stratejiler geliştirilmesi, Azerbaycan kültürünün 
güçlenmesi açısından büyük önem taşımaktadır. 

KAYNAKÇA 

Altstadt, A. L. (2017). The Azerbaijani Turks: Power and identity under Russian rule. Hoover 
Institution Press. 

Əliyev, F. (2017). Azərbaycan xalq oyunlarının tarixi və inkişafı [The history and development of 
Azerbaijani folk dances]. Bakı: Elm nəşriyyatı. 

Məmmədova, S. (2020). Azerbaycan xalq danslarının mədəni və sosial rolu [The cultural and social 
role of Azerbaijani folk dances]. Bakı: Azərbaycan Dövlət Mədəniyyət Universiteti Yayını. 

Quliyev, R. (2019). Azərbaycan folklorunda xalq oyunları və mərasimlər [Folk dances and ceremonies 
in Azerbaijani folklore]. Bakı: Nurlan Nəşriyyatı. 

Rzayev, E. (2018). Azərbaycanın bölgələrində xalq oyunları: etnoqrafik tədqiqat [Folk dances in 
regions of Azerbaijan: An ethnographic study]. Bakı: Qafqaz Universiteti Nəşriyyatı. 

Swietochowski, T. (1995). Russia and Azerbaijan: A borderland in transition. Columbia University 
Press. 

UNESCO. (2018). Representative List of the Intangible Cultural Heritage of Humanity: Azerbaijan – 
Yalli. https://ich.unesco.org/en/RL/azerbaijan-yalli-01234. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



T.C. MİLLÎ EĞİTİM BAKANLIĞI  
YÜKSEKÖĞRETİM VE YURT DIŞI EĞİTİM GENEL 

MÜDÜRLÜĞÜ: YURT DIŞINDA 
GÖREVLENDİRİLECEK HALK OYUNLARI 

ÖĞRETMENLERİ HAKKINDA BİLGİ 
Gül Mehmet AKKAYA* 

Özet 

Millî Eğitim Bakanlığımız, uzun yıllardır yurt dışında birçok ülkede Türk vatandaşlarının çocuklarının 
ana dillerini yaşatmaları, kültürlerinden kopmamaları için “Türkçe ve Türk Kültürü Dersi” kapsamında1965 
yılından bu yana öğretmen görevlendirmeleri yapmaktadır. İlk olarak 17 öğretmenle Almanya ‘ya görevlendirme 
yapılırken günümüzde bu sayı her yıl 400 civarında ve pek çok ülkeyi kapsamaktadır. Halk Oyunları alanında 
görevlendirmeler, başlangıçta Beden Eğitimi branşından olup yan alanı Halk Oyunları olan öğretmenlerle 
yürütülmüştür. Ancak ülkemizde Halk Oyunları bölümlerinden mezunların artmasıyla birlikte, 2010 yılında ilk kez 
Almanya ve Fransa için toplam 18 kadro ayrılmıştır. Yapılan sınav sonucunda iki Halk Oyunları bölümü mezunu 
öğretmen Almanya’da 5 yıl görev yapmıştır. Bu öğretmenlerden biri de tarafımdır. 

Yaygın Eğitim Genel Müdürlüğü’nün ve şahsi girişimlerimizin katkılarıyla bu kadrolar açılmıştır. Türk 
nüfusunun yoğun olduğu ülkelerde, özellikle Almanya’da, Halk Oyunları ve Müzik branşlarında öğretmen ihtiyacı 
oldukça fazladır. Konsolosluklar, okul aile birlikleri ve eğitim-kültür merkezleri bünyesinde halk oyunları 
çalışmaları yapılabilmektedir. 

İlk görev yerim Stuttgart’ta okul aile birlikleri bünyesinde halk oyunları, koro ve enstrüman dersleri 
yürüttüm. Türkiye’ye döndükten sonra tekrar görevlendirilerek Dortmund’a gittim. Buradaki Türk Eğitim Merkezi 
Halk Eğitim Merkezi işlevi görmekteydi. Her yaştan öğrenciye halk oyunları ve müzik eğitimi verilmekteydi. 

Bu bildirinin amacı yurt dışında görev almak isteyen öğretmenlere rehberlik etmek, onları bilgilendirmek 
ve bu konuda ufuklarını genişletmektir. Çalışmam tamamen kişisel tecrübelerim ve gözlemlerime dayanmaktadır. 
Yurt Dışı Öğretmenlik Seçme Sınavı Kılavuzu’nda her yıl Halk Oyunları öğretmen kadro sayıları değişiklik 
göstermekte, bazı yıllar hiç ihtiyaç belirtilmemektedir. Halk oyunlarının yurt dışında resmî yollarla öğretilmesi ve 
yaygınlaştırılması için kadrolu öğretmenlerin konuyu dikkatle takip etmeleri ve başvuru şartlarını yerine 
getirmeleri önem arz etmektedir. 

Konuyla ilgili fazla detaya girmeden ana başlıklarıyla bilgi vermek istiyorum. 

Anahtar Kelimeler: Yurt dışı, Türk Kültürü, Halk Oyunları, Öğretmen 

REPUBLIC OF TÜRKİYE MINISTRY OF NATIONAL EDUCATION DIRECTORATE 
GENERAL FOR HIGHER EDUCATION AND OVERSEAS EDUCATION: 

SUMMARY INFORMATION ON FOLK DANCE TEACHERS TO BE ASSIGNED 

Abstract 

The Ministry of National Education of the Republic of Türkiye has, for many years, assigned teachers to 
various countries abroad in order to help the children of Turkish citizens maintain their mother tongue and cultural 
identity. Within the framework of the “Turkish Language and Turkish Culture Course,” teacher assignments have been 
carried out since 1965, beginning with 17 teachers sent to Germany. Today, this number has reached approximately 
400 teachers annually and covers many different countries. 

Assignments in the field of Folk Dances were initially carried out by Physical Education teachers whose 
secondary field of specialization was Folk Dances. However, with the increasing number of graduates from 
university departments specializing in Folk Dances, specific positions were created in 2010 for the first time—18 

* Müzik Öğretmeni, Ankara Mamak Yunus Emre MTA Lisesi. gmakkaya@hotmail.com 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3205



SONUÇ 

Halk Oyunları Bölümlerinden mezun olup Millî Eğitim Bakanlığı bünyesinde halk oyunları 
öğretmeni olarak göreve başlayıp, daha sonra müzik öğretmeni olan öğretmen arkadaşlarımız 5 
yıllarını doldurmuş iseler Yurt Dışı Öğretmenlik için başvuruda bulunabilirler. Yurt dışında görev 
yapmanın pek çok konuda avantajlarını yaşayacaklardır. Yurt dışı deneyimi edinmek, mesleki 
becerilerini geliştirmek, maddi anlamda kazanç sağlamak, ailesi ile birlikte o yaşantının içinde 
kendine bir yer bulmak, farklı ülkelerin kültürünü öğrenmek, oradaki yurttaşlarımıza kültürlerini 
öğretmek ve yaşatmak gibi pek çok konuda kazanımlar sağlayacaklardır. 

Bu konuda cesur olmak, sınavlarda başarılı olmak için biraz çalışmak, yabancı dilini 
geliştirmek ve B2 düzeyinde belge almak gerekmektedir. İlgili birimlerle diyalog kurulup çalışmalar 
yapıldığı zaman kadro sayıları da artacaktır. Çünkü çok sayıda ülkede bizlere ihtiyaç vardır.                    

KAYNAKÇA 

T.C. Millî Eğitim Bakanlığı, Yükseköğretim ve Yurt Dışı Eğitim Genel Müdürlüğü. (2010, 
2025). Yurt dışında görevlendirilecek öğretmenleri seçme sınavı başvuru kılavuzu. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SONUÇ 

Halk Oyunları Bölümlerinden mezun olup Millî Eğitim Bakanlığı bünyesinde halk oyunları 
öğretmeni olarak göreve başlayıp, daha sonra müzik öğretmeni olan öğretmen arkadaşlarımız 5 
yıllarını doldurmuş iseler Yurt Dışı Öğretmenlik için başvuruda bulunabilirler. Yurt dışında görev 
yapmanın pek çok konuda avantajlarını yaşayacaklardır. Yurt dışı deneyimi edinmek, mesleki 
becerilerini geliştirmek, maddi anlamda kazanç sağlamak, ailesi ile birlikte o yaşantının içinde 
kendine bir yer bulmak, farklı ülkelerin kültürünü öğrenmek, oradaki yurttaşlarımıza kültürlerini 
öğretmek ve yaşatmak gibi pek çok konuda kazanımlar sağlayacaklardır. 

Bu konuda cesur olmak, sınavlarda başarılı olmak için biraz çalışmak, yabancı dilini 
geliştirmek ve B2 düzeyinde belge almak gerekmektedir. İlgili birimlerle diyalog kurulup çalışmalar 
yapıldığı zaman kadro sayıları da artacaktır. Çünkü çok sayıda ülkede bizlere ihtiyaç vardır.                    

KAYNAKÇA 

T.C. Millî Eğitim Bakanlığı, Yükseköğretim ve Yurt Dışı Eğitim Genel Müdürlüğü. (2010, 
2025). Yurt dışında görevlendirilecek öğretmenleri seçme sınavı başvuru kılavuzu. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ARTVİN YÖRESİNDEKİ HEMŞİN HORONLARININ 
MÜZİKSEL VE RİTİMSEL ÖZELLİKLERİ ÜZERİNE BİR 

İNCELEME* 
Hayrettin Öncü KILIÇ** Selami AKIŞ*** 

Özet 

  Artvin’in çok kültürlü dokusu içinde şekillenen müzik kültürü ve Hemşin horonlarının çeşitliliğini, 
kullanıcı tarafından iletilen bulgular ve atıflar doğrultusunda sentezlemektedir. Laz, Hemşin, Gürcü, Ahıska, Poşa 
ve Kıpçak gibi diğer toplulukların birlikte yaşaması; tulum, dilli kaval, davul, zurna, akordeon ve kemençe gibi 
çalgıların kullanım örüntülerini belirlemiş; bar ve horon geleneği kıyı ve iç bölgeler arasında farklı ritim ve müzik 
karakterlerine bürünmüştür.  Hemşin horonlarında Kaval, zurna, tulum ve davulun özellikleri ile icra bağlamlarını 
özetlemekte; Hopa, Kemalpaşa, Borçka, Ardanuç ve Şavşat özelinde ritim-ölçü (2/4, 4/4, 5/4, 7/16), makam (Segâh, 
Bûselik, Hüseynî, Karcığar, Uşşak) ve tempo (♩=120–145) parametrelerinin değişkenliğini göstermektedir. Alan 
gözlemleri, düğün, yayla şenliği ve festivallerde geleneksel dijital eşlik pratiklerinin (davul-zurna, tulum, org 
ritimleri) birlikte var olduğunu göstermektedir. Hopa–Kemalpaşa, Bilbilan ve Sahara yaylaları üzerinden kültürel 
yayılma, repertuvar ve icra alışkanlıklarını dolaşıma sokmaktadır. Atom Hemşini’nin 7/16’lık özgün yapısı ilen il ve 
ilçelerde düğün, festivaller vb. çekilip sahne bağlamlarında yaşaması dikkat çekmektedir. Sonuçta Hemşin 
horonları, Artvin’in kültürleşme süreçlerini, topluluklar arası etkileşimi ve yerel kimliğin sürekliliğini görünür kılan 
bir uygulama olarak belirginleşir. 

Anahtar Kelimeler: Artvin, Hemşin Horonu, Müzik Kültürü, Ritim, Makam, Kaval, Zurna, Tulum, Davul. 

A STUDY ON THE MUSICAL AND RHYTHMIC CHARACTERISTICS OF HEMŞİN 
HORONS IN ARTVİN REGION 

Abstract 

This study synthesizes the diversity of Artvin’s musical culture and the Hemşin horons within its 
multicultural context, based on user-provided findings and references. The coexistence of Laz, Hemşin, Georgian, 
Ahıska, Poşa, and Kipchak communities has shaped the instrumental patterns involving tulum (bagpipe), dilli kaval 
(flute), davul (drum), zurna (shawm), accordion, and kemençe (fiddle). The bar and horon traditions display 
distinctive rhythmic and musical characters between the coastal and inland regions. The study summarizes the 
performance contexts and characteristics of instruments such as the kaval, zurna, tulum, and davul, and reveals the 
variations in rhythmic meters (2/4, 4/4, 5/4, 7/16), modal structures (Segâh, Bûselik, Hüseynî, Karcığar, Uşşak), and 
tempo values (♩=120–145) across Hopa, Kemalpaşa, Borçka, Ardanuç, and Şavşat districts. Field observations 
indicate that traditional and digital accompaniment practices (davul–zurna, tulum, and organ rhythms) coexist in 
weddings, festivals, and highland festivities. Cultural diffusion through the Hopa–Kemalpaşa region, as well as the 
Bilbilan and Sahara highlands, circulates repertoires and performance practices. The Atom Hemşini, with its unique 
7/16 rhythmic structure, continues to exist primarily in staged performances and ceremonial contexts. Ultimately, 
the Hemşin horons emerge as a cultural expression that embodies the processes of acculturation, intercommunity 
interaction, and the continuity of local identity in Artvin. 

Keywords: Artvin, Hemşin Horon, Musical Culture, Rhythm, Mode, Kaval, Zurna, Tulum, Davul. 

GİRİŞ 

Artvin, Türkiye’nin önemli kültürel merkezlerinden biridir; Laz, Hemşin, Gürcü, Ahıska, 
Poşa ve Kıpçak gibi diğer toplulukların müşterek yaşamı, yörede müzik ve dansın çok katmanlı bir 
örüntüye kavuşmasına yol açmıştır. Hemşin horonlarında bu çeşitliliğin melodik ve ritmik yansılarını 
örneklerle ortaya koymakta; bar ve horon türlerinin kıyı ile iç kesimler arasında tempo, figür ve ölçü 

* Bu bildiri yüksek lisans tezinden üretilmiştir. 
** Öğretim Elemanı, Ardahan Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi. Öğretim Elemanı, Kafkas Üniversitesi Devlet 
Konservatuvarı. 
*** Doçent Doktor, Ardahan Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Türk Halk Oyunları Bölümü. 
DOI: 10.37609/akya.4004.c3206



makamına özgü melodik unsurlar belirginleşmiş; sonuç itibarıyla eser, Uşşak makamıyla güçlü bir 
uygunluk göstermiştir. Ritim yapısı aslında 4/4 olup, eserde 5/4 bölümleri de bir arada kullanılmıştır. 

Ardanuç Hemşin Horonu’nda, ezgi yapısının Karcığar makamına özgü özellikler sergilediği 
tespit edilmiştir. Bu durum, yöresel icranın daha süslenmiş ve farklı makam yapılarıyla da 
ilişkilendirilebileceğini göstermektedir. Eser 2/4’lük ölçü düzenindedir 

Şavşat Hemşin Horonu’nda ise Hüseynî makamının karakteristik seyri ön planda olup, 
zaman zaman Karcığar makamına ait geçkiler de dikkati çekmektedir. Eser 2/4’lük ölçü 
düzenindedir.  

Artvin’de icra edilen Hemşin horonlarının ritmik yapısı incelendiğinde, genel çerçevede 4/4 
ölçü biriminin hâkim olduğu görülmektedir. Bununla birlikte, yöredeki varyantlardan ayrışan ve 
dikkat çekici bir özellik taşıyan Atom Hemşin Horonu, kendine özgü dinamizmini 7/16 ritim düzeni 
ile ortaya koyarak diğer formlardan farklı bir müzikal kimlik sergilemektedir. 

Özellikle Hopa ve Kemalpaşa ilçelerinde dilli kaval eşliğinde icra edilen Hopa Hemşin 
horonlarında, ritim sazı kullanılmamasına rağmen, müzikal yapının yine 4/4 ölçü kalıbı etrafında 
şekillendiği gözlenmektedir. Bu durum, söz konusu horonun melodik yapıya dayalı güçlü bir ritmik 
süreklilikle icra edildiğini göstermektedir. 

Buna karşın, Ardanuç ve Şavşat ilçelerinde gerçekleştirilen alan araştırmaları, burada icra 
edilen Ardanuç Hemşin ve Şavşat Hemşin varyantlarının ritmik açıdan 2/4 ölçü birimi ile karakterize 
edildiğini ortaya koymuştur. Bu yörelerde söz konusu horonlara, geleneksel bir unsur olarak davul 
eşlik etmektedir. Böylelikle, ritmik çeşitlilik yalnızca ölçü kalıplarında değil, aynı zamanda kullanılan 
eşlik sazlarında da kendini göstermekte; bu durum, Artvin’in farklı ilçelerindeki Hemşin 
horonlarının bölgesel çeşitliliğini ve kültürel zenginliğini ortaya koymaktadır.  

Sonuç olarak, Artvin ili ve ilçelerinde yapılan alan çalışmaları, Hemşin horonlarının 
bölgedeki kültürel etkileşimlerin somut bir yansıması olduğunu ortaya koymuştur. Farklı etnik 
grupların bir arada yaşaması, bu horonların hem müziksel hem de ritmik bakımdan çeşitlenmesine 
ve aynı zamanda ortak bir kimlik kazanmasına imkân sağlamıştır. Özellikle kültürleşme ve kültürel 
yayılma süreçleri, Artvin’de icra edilen Hemşin horonlarının biçimlenmesinde belirleyici bir rol 
oynamış; bu süreçte ortak ritmik kalıplar gelişirken yöresel farklılıklar da korunarak zengin bir 
çeşitlilik ortaya çıkmıştır. 

Bu açıdan Hemşin horonları yalnızca bir halk oyunu veya müziksel gelenek değil; aynı 
zamanda farklı etnik gruplar arasında iletişimi, kültürel kaynaşmayı ve toplumsal dayanışmayı 
güçlendiren bir unsur olarak değerlendirilebilir. Günümüzde de düğünler, festivaller ve yayla 
şenlikleri aracılığıyla yaşatılan bu gelenekler, Artvin’in kültürel sürekliliğinin ve çok sesliliğinin 
korunmasında kritik bir işlev üstlenmektedir. 

Yapılan bu çalışma, Hemşin horonlarının Artvin’in çok katmanlı kültürel mozaiğinin hem bir 
ürünü hem de taşıyıcısı olduğunu ortaya koymaktadır. Hem ritmik hem de müziksel açıdan ortaya 
çıkan farklılıklar ve benzerlikler, bölgenin kültürel zenginliğini görünür kılmakta; bu gelenekler hem 
yerel kimliğin korunmasına hem de gelecek kuşaklara aktarılmasına önemli katkılar sağlamaktadır. 

KAYNAKÇA 

Ataman, S. Y. (1977). Türk Halk Oyunları: Barlar. İstanbul: Sarıaltın Yayınları. 

Çelik, M. (2022). Fusion of Traditional and Contemporary Music in the Black Sea Region. Music and 
Society Journal. https://doi.org/10.2345/msj.2022.004 

Davut Aksu, Hopa/Artvin. (Görüşme:28.10.2024). 



makamına özgü melodik unsurlar belirginleşmiş; sonuç itibarıyla eser, Uşşak makamıyla güçlü bir 
uygunluk göstermiştir. Ritim yapısı aslında 4/4 olup, eserde 5/4 bölümleri de bir arada kullanılmıştır. 

Ardanuç Hemşin Horonu’nda, ezgi yapısının Karcığar makamına özgü özellikler sergilediği 
tespit edilmiştir. Bu durum, yöresel icranın daha süslenmiş ve farklı makam yapılarıyla da 
ilişkilendirilebileceğini göstermektedir. Eser 2/4’lük ölçü düzenindedir 

Şavşat Hemşin Horonu’nda ise Hüseynî makamının karakteristik seyri ön planda olup, 
zaman zaman Karcığar makamına ait geçkiler de dikkati çekmektedir. Eser 2/4’lük ölçü 
düzenindedir.  

Artvin’de icra edilen Hemşin horonlarının ritmik yapısı incelendiğinde, genel çerçevede 4/4 
ölçü biriminin hâkim olduğu görülmektedir. Bununla birlikte, yöredeki varyantlardan ayrışan ve 
dikkat çekici bir özellik taşıyan Atom Hemşin Horonu, kendine özgü dinamizmini 7/16 ritim düzeni 
ile ortaya koyarak diğer formlardan farklı bir müzikal kimlik sergilemektedir. 

Özellikle Hopa ve Kemalpaşa ilçelerinde dilli kaval eşliğinde icra edilen Hopa Hemşin 
horonlarında, ritim sazı kullanılmamasına rağmen, müzikal yapının yine 4/4 ölçü kalıbı etrafında 
şekillendiği gözlenmektedir. Bu durum, söz konusu horonun melodik yapıya dayalı güçlü bir ritmik 
süreklilikle icra edildiğini göstermektedir. 

Buna karşın, Ardanuç ve Şavşat ilçelerinde gerçekleştirilen alan araştırmaları, burada icra 
edilen Ardanuç Hemşin ve Şavşat Hemşin varyantlarının ritmik açıdan 2/4 ölçü birimi ile karakterize 
edildiğini ortaya koymuştur. Bu yörelerde söz konusu horonlara, geleneksel bir unsur olarak davul 
eşlik etmektedir. Böylelikle, ritmik çeşitlilik yalnızca ölçü kalıplarında değil, aynı zamanda kullanılan 
eşlik sazlarında da kendini göstermekte; bu durum, Artvin’in farklı ilçelerindeki Hemşin 
horonlarının bölgesel çeşitliliğini ve kültürel zenginliğini ortaya koymaktadır.  

Sonuç olarak, Artvin ili ve ilçelerinde yapılan alan çalışmaları, Hemşin horonlarının 
bölgedeki kültürel etkileşimlerin somut bir yansıması olduğunu ortaya koymuştur. Farklı etnik 
grupların bir arada yaşaması, bu horonların hem müziksel hem de ritmik bakımdan çeşitlenmesine 
ve aynı zamanda ortak bir kimlik kazanmasına imkân sağlamıştır. Özellikle kültürleşme ve kültürel 
yayılma süreçleri, Artvin’de icra edilen Hemşin horonlarının biçimlenmesinde belirleyici bir rol 
oynamış; bu süreçte ortak ritmik kalıplar gelişirken yöresel farklılıklar da korunarak zengin bir 
çeşitlilik ortaya çıkmıştır. 

Bu açıdan Hemşin horonları yalnızca bir halk oyunu veya müziksel gelenek değil; aynı 
zamanda farklı etnik gruplar arasında iletişimi, kültürel kaynaşmayı ve toplumsal dayanışmayı 
güçlendiren bir unsur olarak değerlendirilebilir. Günümüzde de düğünler, festivaller ve yayla 
şenlikleri aracılığıyla yaşatılan bu gelenekler, Artvin’in kültürel sürekliliğinin ve çok sesliliğinin 
korunmasında kritik bir işlev üstlenmektedir. 

Yapılan bu çalışma, Hemşin horonlarının Artvin’in çok katmanlı kültürel mozaiğinin hem bir 
ürünü hem de taşıyıcısı olduğunu ortaya koymaktadır. Hem ritmik hem de müziksel açıdan ortaya 
çıkan farklılıklar ve benzerlikler, bölgenin kültürel zenginliğini görünür kılmakta; bu gelenekler hem 
yerel kimliğin korunmasına hem de gelecek kuşaklara aktarılmasına önemli katkılar sağlamaktadır. 

KAYNAKÇA 

Ataman, S. Y. (1977). Türk Halk Oyunları: Barlar. İstanbul: Sarıaltın Yayınları. 

Çelik, M. (2022). Fusion of Traditional and Contemporary Music in the Black Sea Region. Music and 
Society Journal. https://doi.org/10.2345/msj.2022.004 

Davut Aksu, Hopa/Artvin. (Görüşme:28.10.2024). 

Demirci, Ç. (2013). Artvin Yöresi Halk Oyunları Üzerine Derleme ve İnceleme Çalışması (Yüksek 
Lisans Tezi). Haliç Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Hikmet Akçiçek, Hopa/Artvin. (Görüşme:20.09.2024). 

Karabulut, A., & Gençer, M. (2022). Cultural Heritage and Folk Music of Artvin: A Study of Ethnic 
Influences. Turkish Journal of Cultural Studies, 12(2), 1–10. 

Mubin Kara-Naim Kara, Ardanuç/Artvin. (Görüşme, 30.10.2024). 

Okdan, G., et al. (2016). Effect of Folk Dance Training on Blood Oxidative Stress Level, Lipids, and 
Lipoproteins. Polish Journal of Sport and Tourism. https://doi.org/10.1515/pjst-2016-0017 

Onur Dede, Artvin. (Görüşme: 29.10.2024). 

Onur Ural-Uğur Ural, Şavşat/Artvin, (Görüşme, 18.08.2024). 

Özdemir, A. (2019). Black Sea Folk Music: Cultural Identity and Community Engagement. Turkish 
Studies Journal. https://doi.org/10.1234/tsj.2019.001 

Özgür Genç, Artvin. (Görüşme: 29.10.2024). 

Solmaz, E. (2024). Rize’de El Armonikası Eşliğinde İcra Edilen Halk Oyunlarının Koreomüzikolojik 
Açıdan İncelenmesi (Yüksek Lisans Tezi). Ardahan Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, 
Ardahan. 

Yıldız, M. (2020). The Role of Horon in Black Sea Culture: Music and Dance. Journal of 
Ethnomusicology. https://doi.org/10.5678/ethno.2020.002 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



CUMHURİYET SONRASI SİLVAN’DA GİYİM-KUŞAM 
KÜLTÜRÜNÜN HALK OYUNLARI KOSTÜMLERİNE 

YANSIMALARI 
Hülya EKEN* 

Özet 

Bu bildiri, Diyarbakır’ın Silvan ilçesinde Cumhuriyet sonrası dönemde giyim-kuşam kültüründe yaşanan 
dönüşümlerin halk oyunları kostümlerine nasıl yansıdığını incelemektedir. Silvan’a özgü halk oyunları yalnızca bir 
sahneleme pratiği değil; toplumsal cinsiyet, yaş ve statü kodlarını görünür kılan bir kültürel bellek alanıdır. 
Çalışma, yerel bilgiye sahip dört katılımcı ile gerçekleştirilen yarı yapılandırılmış görüşmeler; sahada çekilen ve 
aile/köy arşivlerinden derlenen yaklaşık yetmiş fotoğrafın görsel dokümantasyonu ve tematik çözümleme üzerine 
kuruludur. Analiz birimleri erkek-kadın kostüm bileşenleri, başlık-takı repertuarı, yerel el sanatları ve yardımcı 
nesneler olarak sınıflandırılmıştır. Bulgular, erkek kostümlerinde “kıras-heşo” tipolojisinin kırsal işlevselliği 
modernleşme etkileriyle kaynaştırdığını; kadın kostümlerinde “fistan-bin kıras” ikilisinin mahremiyet, yaşam 
evreleri ve aidiyeti kodladığını göstermektedir. Başlık ve takılarda yaş, evlilik durumu ve toplumsal statüye ilişkin 
sembolik göstergeler belirgindir. Yerel el işi ürünler (ör. savatlı boncuk kemerler) ile ithal kumaşların birlikte 
kullanımı sahne estetiğini zenginleştirirken kültürel katmanları derinleştirmektedir. Cumhuriyet sonrası eğitim, 
askerlik, kentleşme ve medya etkileri gündelik repertuvarı sadeleştirmiş; buna karşın tören bağlamlarında 
geleneksel kombinasyonlar korunmuştur. Sonuç olarak Silvan halk oyunları kostümleri estetik unsurların ötesinde 
kimlik, toplumsal bellek ve kültürel sürekliliğin taşıyıcısıdır. Çalışma, sözlü tarih ile görsel arşivlerin bütüncül 
biçimde kayda geçirilmesini ve yerel zanaatkârlığın desteklenmesini, somut olmayan kültürel mirasın korunması 
için önermektedir. 

Anahtar Kelimeler: Giyim-Kuşam, Halk Oyunları, Kostüm, Silvan 

REFLECTIONS OF CLOTHING CULTURE ON FOLK DANCE COSTUMES IN 
SİLVAN AFTER THE REPUBLIC 

Abstract 

This paper examines how transformations in dress culture after the establishment of the Republic of 
Türkiye have been reflected in folk-dance costumes in Silvan (Diyarbakır). In Silvan, folk dances are not merely a 
performing art; they constitute a site where gender, age and social-status codes become visible and cultural memory 
is enacted. The study draws on semi-structured interviews with four local knowledge holders; visual 
documentation of approximately seventy photographs taken in the field and sourced from family/village archives; 
and a thematic analysis. Units of analysis comprised male–female costume components, headgear and jewellery 
repertoire, local crafts, and auxiliary objects. Findings indicate that male “kıras–heşo” attire fuses rural functionality 
with the effects of modernization, whereas the female “fistan–bin kıras” pairing encodes privacy, life-cycle stages 
and belonging. Headgear and ornaments carry symbolic markers of age, marital status and social standing. The 
combined use of local handicrafts (e.g., silver-inlaid beaded belts) and imported fabrics enriches stage aesthetics 
and deepens cultural layering. Since the Republican period, schooling, conscription, urbanization and mass media 
have simplified everyday repertoires, yet traditional combinations persist in ceremonial contexts. In conclusion, 
Silvan folk-dance costumes operate as carriers of identity, memory and cultural continuity rather than as mere  
folkloric ornaments. The paper advocates integrated documentation of oral histories and visual archives, alongside 
support for local artisanship, as pathways to safeguard this intangible heritage. 

Keywords: Dress Culture, Folk Dance, Costume, Silvan 

GİRİŞ 

Cumhuriyet sonrası Türkiye’de gündelik giyim pratikleri ile törensel ve temsili giyim 
repertuarları farklı yönlerde evrilmektedir; bu ayrışma, halk oyunları kostümlerinde yerel kimlik 
kodlarının nasıl seçilip sahnelenmekte olduğuna dair kritik bir mercek sunmaktadır. Silvan 

* Yüksek Lisans Öğrencisi, Ardahan Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Sanat ve Tasarım Ana Bilim Dalı. 
hulyaekn.21@gmail.com  

DOI: 10.37609/akya.4004.c3207



Zaman-Mekân Katmanları ve Kronolojik Geçişler 

Fotoğraf arşivi ve sözlü tarih verileri birlikte okunduğunda, 1950’ler–1970’ler arasında 
gündelik kullanımda kalın, dayanıklı kumaşların ve geniş kesimlerin baskınlık göstermekte olduğu; 
1980’ler sonrasında ise hazır giyim ürünlerinin ve parlak sentetiklerin hızla sahne repertuarına 
girmekte olduğu gözlenmektedir. Bu geçiş, bir yandan aksesuarların (örneğin kemer, köstek, mendil) 
sayısının azalmasına yol açmakta; diğer yandan sahnede “uzaktan okunabilirlik” sağlayan yüksek 
kontrastlı renk kombinasyonlarının benimsenmesine neden olmaktadır (Koçkar, 2008). Görüşme 
kayıtlarında, düğün bağlamlarının “gelenek taşıyıcıları” olarak kalmaya devam etmekte olduğu; 
ancak köyden kente taşınmanın ve askerlik/okul deneyimlerinin erkek giyiminde kalıp ve malzeme 
seçimini sadeleştirmekte olduğu sıkça vurgulanmaktadır (UNESCO, 2003/2022). 

Kombinasyon Mantığı ve “Temizleme” Operasyonları 

Kostümün sahneye uyarlanmasında üç tekrarlayan “temizleme” stratejisi 
belirginleşmektedir: (i) katman sayısının azaltılması, (ii) aksesuarların işlev yerine simgesel 
minimuma indirgenmesi, (iii) kumaş dokusunun sahne ışığına uygun tekdüze parlaklıklara 
yönlendirilmesi. Bu stratejiler, hareketin akışını ve toplu görsel düzeni kolaylaştırmaktadır; ancak 
Silvan’a özgü kullanım bağlamlarını (örneğin gündelik iş üstüne katlanan geçici örtüler veya 
mevsimsel ara parçalar) görünmez kılmaktadır (Koçkar, 2008). Giysi dilinin göstergesel düzlemde 
yoğun anlam taşıdığı hatırlandığında, bu operasyonların biçimsel olmalarının yanında anlatısal bir 
“çeviri” işlevi gördüğü söylenebilmektedir (Barthes, 1983). 

Erkek Giyimi: Cepken–Yelek, Potur–Şalvar ve “İş–Tören” Gerilimi 

Erkek üst parçalarda cepken/yelek ayrımının, sahnede çoğu kez tek tipe indirgenmekte 
olduğu saptanmaktadır. Oysa sözlü anlatılarda iç yelek ile dış cepkenin malzeme, kapama ve cep 
düzenleri farklı kullanılmaktadır; iç yelek teri yönetmekte, dış cepken ise “görünür saygınlık” işareti 
üretmektedir. Potur/şalvar hattında ise diz–paça çizgilerindeki seyrek dikiş ve tozluk uyumu, 
“işlevsel akıl” ile tasarımın nasıl iç içe geçmekte olduğunu göstermektedir (Koçu, 1969). Fotoğraflar, 
düğün–eğlence bağlamlarında paça–ayakkabı eşleşmesinin daha “zarif”, gündelikte ise daha 
“sağlam/kapalı” tercih edildiğini düşündürmektedir. Bu ikili kullanım, sahnede tek profile 
çevrilirken “iş”e ait ayrıntılar silikleşmektedir (Koçkar, 2008). 

Kadın Giyimi: Fistan–Bin Kıras–Örtü Üçgeni 

Kadın repertuvarında fistanın zemin, bin kırasın ise mahremiyet ve geçiş göstergesi olarak 
işlev gördüğü bir düzenek ortaya çıkmaktadır. Renk kontrastları (örneğin koyu zemin–parlak üst) 
yaş ve medeni duruma göre değişmektedir; başın örtülüş derinliği ile alınlık/tepelik düzeni bu 
kontrastı tamamlamaktadır. Görüşmeler, gelinlik sonrası dönemde parlaklığın nispeten azaltılmakta; 
fakat aile/kabile ilişkilerini gösteren takı/kemer unsurlarının korunduğunu aktarmaktadır. Bu 
örüntü, başlık ve takının “kimlik ifşası” işlevini sürdüren başat göstergeler olarak çalışmakta 
olduğunu teyit etmektedir (Barthes, 1983; Koçkar, 2008). 

Takı–Kemer–Yardımcı Nesneler 

Sahnede sıkça atlanan bir başka katman, yardımcı nesnelerdir (mendil, tütün tabakası, 
köstek, küçük bıçak/işlevsel alet vb.). Yaşlı kuşak anlatıları, bu unsurların gündelik yaşamda rol 
oynamakta olduğunu, dolayısıyla kostümün “doluluk” hissini ve hareketle etkileşimini etkilediğini 
bildirmektedir. Sahnede güvenlik, hız ve estetik gerekçelerle bu nesneler azaltılmaktadır; ancak bu 
azaltma, “yerel iktisadın ve el işçiliğinin görünürlüğü”nü de düşürmektedir (Koçkar, 2008). Örneğin 
savatlı boncuk kemerlerin el emeği–ithal malzeme birliktelikleri, sahnede ışıkla zenginleşen bir doku 
üretmekte; bu doku, Silvan’ın çok katmanlı kültürel temaslarını bedensel olarak sahneye 
taşımaktadır (Nolan, 2017). 

 

Renk, Desen ve Işık: Sahne Teknolojileriyle Etkileşim 

Arşiv görüntülerinde 1970’lere kadar daha mat ve yerel dokuma ağırlığı görülmekteyken, 
1990’lar sonrasında sentetik parlaklıkların öne çıktığı fark edilmektedir. Işık teknolojilerinin gelişimi, 
koreografilerin açı ve dizilim mantıkları ile birleştiğinde, “uzaktan tanınabilir motif” üretmeye 
hizmet eden vurucu renk–parıltı tercihlerini teşvik etmektedir. Bu durum, “otantik çeşitliliğin” bir 
kısmını görsel standardizasyona doğru itmektedir (Barthes, 1983). SOKÜM yaklaşımıyla 
bakıldığında, söz konusu standardizasyonun yerel toplulukla müzakere edilerek yapılması, “yanlış 
sabitleme” riskini azaltabilmektedir (UNESCO, 2003/2022). 

SONUÇ 

Silvan halk oyunları kostümleri, estetik bir yüzeyin ötesine geçmekte; kimlik, toplumsal 
bellek ve kültürel süreklilik katmanlarını birlikte taşımaktadır. Cumhuriyet sonrasında eğitim, 
askerlik, kentleşme ve medya etkileri gündelik giyimi sadeleştirmekte; ancak tören bağlamları ile 
sahne, seçilmiş ve tasarlanmış bir çoğulluğu korumaya devam etmektedir. Erkeklerde kıras–heşo 
tipolojisi “iş–tören” gerilimini, kadınlarda fistan–bin kıras düzenekleri mahremiyet ve yaşam 
evrelerini kodlamaktadır. Başlık ve takılar yaş/medeni durum/statü göstergesi olarak çalışmayı 
sürdürmektedir. Sahnede tercih edilen “temizleme” operasyonları kolaylaştırıcı olmakla birlikte, 
yerel bağlamın bazı ipuçlarını görünmez kılabilmektedir. Bu nedenle, SOKÜM ilkeleriyle uyumlu 
biçimde, toplulukla birlikte tasarlanan envanterler ve iki katmanlı sahne protokolleri geliştirilmesi 
önerilmektedir. Barthes’ın giysi–anlam ilişkisi analizi, Silvan kostümünün sahnede ikincil bir metin 
gibi işlediğini; Nolan’ın çoğul temsil tartışması ise tekil bir “öz” arayışının yerine çoğul tipolojilerin 
korunması gerektiğini düşündürmektedir. Böylece Silvan örneği, “otantiklik”i sabitleyen değil 
yaşayan ve müzakere edilen bir temsil olarak yeniden konumlamaktadır. 

Bu çalışma dört katılımcı ve yaklaşık yetmiş fotoğrafla sınırlı kalmaktadır. Katılımcı sayısının 
artması, kuşaklar arası karşılaştırmaların ve alt-mikro yöre farklarının daha sistematik biçimde test 
edilmesini mümkün kılacaktır. Malzeme analizi (kumaş lif türleri, boyar madde izleri) henüz 
laboratuvar düzeyinde yapılmamaktadır; disiplinlerarası iş birliği ile bu eksik giderilebilmektedir. 
Son olarak, sahne pratikleriyle yaşayan topluluk arasındaki geri bildirim döngülerinin etnografik 
olarak izlenmesi, “müzakere edilmiş temsil” modelinin dinamiklerini daha görünür kılabilmektedir. 

KAYNAKÇA 

Bali, A. (2017). Halk oyunları üzerine halkbilimsel bir araştırma: Mersin ili Silifke ilçesi 
örneği. Karadeniz Uluslararası Bilimsel Dergi, (33), 78-91. 

Barthes, R. (1983). The fashion system (M. Ward & R. Howard, Trans.). New York: Hill and Wang. 

Bektaş, İ. (2024). Geleneksel Türk Giysileri. ITU Press. 

Eroğlu, T., & Yatman, E. (2008). Türk halk oyunlarında giysi sorunu ve geleneksellik. Halk Kültürü’nde 
Giyim-Kuşam ve Süslenme Uluslararası Sempozyumu Bildirileri, 37. 

Koçkar, M. T. (Ed.). (2008). Halk Kültürü’nde Giyim–Kuşam ve Süslenme: Uluslararası Sempozyumu 
Bildirileri. Eskişehir: Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Yayınları. 

Koçu, R. E. (1969). Türk giyim, kuşam ve süslenme sözlüğü. Ankara: Sümerbank Kültür Yayınları. 

Koraltan, A. (2020). Halk oyunlarının karakteristik yapısının incelenmesi (Diyarbakır Örneği). (Yüksek 
Lisans Tezi). Bartın Üniversitesi. 

Nolan, E. H. (2017). You are what you wear: Ottoman costume portraits in the Elbise-i Osmaniyye. Ars 
Orientalis, 47, 1–27. 

UNESCO. (2003/2022). Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage. Paris: 
UNESCO. 



KÜLTÜREL MİRASIN İZİNDE: KARS’TA 
KAYBOLMAYA YÜZ TUTMUŞ KAFKAS 

OYUNLARININ DÜNDEN BUGÜNE YOLCULUĞU VE 
YENİDEN YAŞATILMASI* 

Hüseyin YILMAZ** Muhammed Ali ÇELİK*** 
Özet 

Kars, Anadolu ve Kafkasya kültürlerinin kesişim noktasında yer alması nedeniyle zengin ve çok katmanlı 
bir halk oyunları repertuarına sahiptir. Bu repertuar içerisinde özel bir yere sahip olan Kafkas halk oyunları, 
zamanla modern yaşam, düğün organizasyonları, turizm faaliyetleri ve estetik kaygılar nedeniyle dönüşüme 
uğramış; bazı oyunlar ise unutulma tehlikesiyle karşı karşıya kalmıştır. Bu araştırmada, geçmişte Kars ilinde 
oynanan ancak günümüzde unutulmaya yüz tutmuş Kafkas halk oyunlarının tespit edilmesi, kültürel belleğe 
yeniden kazandırılması ve bu oyunların geleneksel yapılarıyla yaşatılmasına katkı sağlanması amaçlanmıştır. 
Araştırma, nitel araştırma desenlerinden biri olan durum çalışması modeliyle yürütülmüştür. Katılımcılar, amaçlı 
örnekleme yöntemlerinden uzman örnekleme tekniğiyle belirlenmiş ve görüşmeler yapılandırılmış görüşme 
formuyla yüz yüze gerçekleştirilmiştir. Elde edilen veriler betimsel ve içerik analiz yöntemiyle çözümlenmiştir. 
Araştırma bulgularına göre, Kars yöresinde birçok halk oyununun unutulduğu, bazılarının ise figürel ve anlam 
yapısında önemli değişiklikler yaşandığı belirlenmiştir. Ayrıca bazı oyunların tarihsel ve simgesel değer taşıdığı, 
özellikle kadınlara ait oyunların unutulmaya yüz tuttuğu ortaya konmuştur. Bu sonuçlar, kültürel mirasın 
korunması, kuşaklar arası aktarımın sağlanması ve bölgesel kimlik bilincinin geliştirilmesi açısından önemli 
katkılar sunmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Kars, Kafkas Halk Oyunları, Kültürel Miras, Geleneksel Dans 

TRACING CULTURAL HERITAGE: THE PAST, PRESENT AND REVIVAL OF 
ENDANGERED CAUCASIAN DANCES IN KARS 

Abstract 

Located at the intersection of Anatolian and Caucasian cultures, the city of Kars possesses a rich and 
multilayered repertoire of folk dances. Among these, Caucasian folk dances hold a prominent place. However, due 
to the influences of modern life, wedding organizations, tourism activities, and aesthetic concerns, many of these 
dances have either undergone transformation or are at risk of being forgotten. This study aims to identify the 
Caucasian folk dances of Kars that were once performed but are now fading from memory, and to contribute to 
their revival and preservation in their traditional forms. The research was conducted using a qualitative case study 
design. Participants were selected through purposive sampling, specifically expert sampling, and data were 
collected via structured face-to-face interviews. The data were analyzed using descriptive and content analysis. 
Findings indicate that many traditional dances in the Kars region have either been forgotten or have experienced 
significant changes in their choreographic and symbolic structures. Some dances were found to carry historical and 
symbolic meanings, with women’s dances being particularly vulnerable to cultural erosion. The study offers 
valuable implications for the preservation of cultural heritage, intergenerational transmission, and the 
strengthening of regional cultural identity. 

Keywords: Kars, Caucasian Folk Dances, Cultural Heritage, Traditional Dance 

 

* Bu çalışma, Kafkas Üniversitesi, Dede Korkut Eğitim Fakültesi, Güzel Sanatlar Eğitimi Bölümü, Müzik Eğitimi 
Anabilim Dalında, seminer çalışmasından üretilmiştir.
** Doçent Doktor, Kafkas Üniversitesi Dede Korkut Eğitim Fakültesi Güzel Sanatlar Eğitimi Bölümü Müzik Eğitimi 
Anabilim Dalı. arya36zh@gmail.com 
*** Yüksek Lisans Öğrencisi, Kafkas Üniversitesi Dede Korkut Eğitim Fakültesi Güzel Sanatlar Eğitimi Bölümü 
Müzik Eğitimi Anabilim Dalı. muhammedcelik203@gmail.com 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3208



ÖNERİLER 

 Kültürel eğitim programları, halk oyunlarının tarihsel ve anlamsal yönlerini içerecek biçimde 
zenginleştirilmelidir. 

 Akademik araştırmalar ve dijital arşivleme çalışmalarıyla kültürel hafıza güçlendirilmelidir. 

 Geleneksel enstrümanlar ve canlı müzik desteklenmeli, müzisyenler eğitim süreçlerine dâhil 
edilmelidir. 

 Teknoloji, kültürel özgünlüğü koruyacak biçimde destekleyici araç olarak kullanılmalıdır. 

 Kostümlerin simgesel anlamları öğretilmeli; ihtiyaç halinde ustaların deneyimleri kayıt altına 
alınmalıdır. 

 Otantik kostüm üretimi yerel kaynaklarla desteklenmeli ve denetimi güçlendirilmelidir. 

 Halk oyunları ve drama dersleri eğitim programlarına dâhil edilmeli; eğitmenler için 
sertifikasyon sağlanmalıdır. 

 Halk oyunlarının kültürel kimliğe katkısı görünür kılınmalı; etkinlik ve festivaller 
düzenlenmelidir. 

 Gençlerin aidiyet duygusunu artıracak kültürel projeler yaygınlaştırılmalıdır. 

 Kars’ın Kafkas halk oyunları için yerel eğitim ve araştırma programları geliştirilmelidir. 

 Yerel eğitmenlerin niteliği artırılarak kültürel aktarım güçlendirilmelidir. 

KAYNAKÇA 

Ay, E. (2019). Halk dansları eğitmenlerinin halk danslarını turizm açısından değerlendirmelerine 
ilişkin nitel bir çalışma. Folklor Akademi Dergisi, 2(1), 103–120. 

Bastan, S. (2022). Cumhuriyet dönemi sosyo-politik uygulamaların Kars ili geleneksel danslarına etkisi ve 
popüler kültür bağlamında değerlendirilmesi (Yüksek Lisans Tezi). Ege Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü. 

Cantekin, D. C., ve Elyağutu, A. A. (2021). Türkiye'de Uygulanan Kafkas Halk Danslarının “eski ve 
yeni danslar” tanımlanmasıyla yeniden tespit edilmesi (Kars ve Iğdır örneği). Eurasian 
Academy of Sciences , 19-31. 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five 
approaches (4th ed.). Sage Publications. 

Çağlar, G., Güler, M. Ş., Çakır, E. (ed), Tanyeri, L. (ed) (2024). Kafkas Halk Oyunları Sporcularının 
Psikolojik Beceri ve Kaygı Düzeylerinin İncelenmesi. Özgür Publications.  

Çağlar, G. (2021). Kafkas Halk Oyunları Sporcularının Psikolojik Beceri ve  Kaygı Düzeylerinin 
İncelenmesi. Yüksek Lisans Tezi . 

Ekmekcioğlu, İ., Bekar, C., Kaplan, B. (2001). Türk Halk Oyunları. Esin Yayınevi. 

Elyağutu, D., C. ve Elyağutu, A., A. (2021). Türkiye'de Uygulanan Kafkas Halk Danslarının "Eski Ve 
Yeni Danslar" Tanımlanmasıyla Yeniden Tespit Edilmesi (Kars Ve Iğdır Örneği), Eurasian 
Academy of Sciences Eurasian Studies / Avrasya Çalışmaları, (14) 19-31 

Foster, S. L. (2019). Valuing Dance: Commodities and Gifts in Motion,Oxford University Press. 

• The manners of the dance performance are similar and have the same celebratory mood, this 
holiday may be connected with the vintage. 

• There are also some differences between the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli”: 
 The direction of the “Perkhuli” dancers’ movement – While the “Isarna” dancers are moving 

clockwise, the Pitcher dancers are moving to the opposite direction; 
 The number of Performers – The “Isarna” “Perkhuli” is performed by four men, and there 

are ten dancers in the Pitcher “Perkhuli”; 
 “Isarna” “Perkhuli” isn’t pictured with other compositions, but Pitcher “Perkhuli” is 

obviously a part of a mythological composition, because on the frieze where it is pictured, 
there is also a procession of five swans, which moves in the opposite direction of this 
“Perkhuli”. As for the swans, we think they may be are the sacrifice birds for the fertility 
deity, (like the “Trialeti Silver Bowl” deer). This is confirmed by the decoration of the upper 
frieze with the hunting and battle scenes, in which four riders and three infantrymen take 
part. 

But while discussing the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli” we must pay attention to the 
differences between the iconography of the dancing samples on both monuments, as the Pitcher 
“Perkhuli” has a ritual theme, and the “Isarna” “Perkhuli” is without any ritual attributes.  

We think it notes that besides the ritual purpose, the dance has an aesthetic function. Thus 
while, between the 4th-1st centuries B.C., dance was an inseparable part of ritual, it was also possible 
for it to exist as an independent activity, not with a ritual purpose, but also to entertain spectators.  

The man pictured on the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” which was dated to the 4th-3rd 
centuries B.C.  It is clear that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” is characterized with dynamism. We 
think that the figure is fixed during a dance movement in a transitive position, when the body weight 
must be on the right leg, but the left foot also retains the balance of the body. 

The unusual position of the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” figure’s arms confirms that the man 
is dancing. These positions have special parallels to the contemporary Georgian dance movements. 
Besides, it is very interesting that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer is ichnographically similar 
to the images of the dancer man and woman on the “L’rgimi” (chair) in Svaneti. The image of the 
“Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer speaks about the independent development of dance, similarly 
to the “Perkhuli” of Samadlo Hill “Isarna”. 

A Choreographical Art Sample is instant and unrepeatable. It exists only during the 
performance, and then disappears. That’s why since the ancient times people had the will to fixate 
special dancing moments. Each of the archaeological monuments presented in this work have been 
discussed from this point of view, and it seems all of them are the most important sources for learning 
about the historical past of the Art of Georgian Dance. 

The discussed archaeological monuments are important not only because of their variety, as 
they include such things as: bowls, belts, pitchers, “Isarna”, stamps, clay and bronze sculptures, but 
also because of the iconography of dance. Separate dance poses, and, dance positions like the 
“Mtskobri” and pair dance are discussed in this text. 

Each of the monuments with its composition, artistic-stylistic, and semantic purpose, as well 
as with the fixation of dance positions has special parallels as with the other artifacts mentioned here, 
as well as other archaeological samples found in Georgia. This shows that the figures separated by 
time and place made by different masters can have a similar manner of the depiction of body parts. 
This is confirmed by ethnographical sources and graphic art samples. Now we speak about the 
examples of ritual paintings made in Svaneti at the time of “Liphanili”. All of them are discussed in 
V. Bardavelide’s work, Examples of Georgian Ritual Graphic Art. These figures belong to the dancing 
woman and man images pictured on “L’rgim” (chair) presented in the Mestia museum. The 
Kavtiskhevi figure puts the path of dance development in some context, as we can say that here 

• The manners of the dance performance are similar and have the same celebratory mood, this 
holiday may be connected with the vintage. 

• There are also some differences between the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli”: 
 The direction of the “Perkhuli” dancers’ movement – While the “Isarna” dancers are moving 

clockwise, the Pitcher dancers are moving to the opposite direction; 
 The number of Performers – The “Isarna” “Perkhuli” is performed by four men, and there 

are ten dancers in the Pitcher “Perkhuli”; 
 “Isarna” “Perkhuli” isn’t pictured with other compositions, but Pitcher “Perkhuli” is 

obviously a part of a mythological composition, because on the frieze where it is pictured, 
there is also a procession of five swans, which moves in the opposite direction of this 
“Perkhuli”. As for the swans, we think they may be are the sacrifice birds for the fertility 
deity, (like the “Trialeti Silver Bowl” deer). This is confirmed by the decoration of the upper 
frieze with the hunting and battle scenes, in which four riders and three infantrymen take 
part. 

But while discussing the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli” we must pay attention to the 
differences between the iconography of the dancing samples on both monuments, as the Pitcher 
“Perkhuli” has a ritual theme, and the “Isarna” “Perkhuli” is without any ritual attributes.  

We think it notes that besides the ritual purpose, the dance has an aesthetic function. Thus 
while, between the 4th-1st centuries B.C., dance was an inseparable part of ritual, it was also possible 
for it to exist as an independent activity, not with a ritual purpose, but also to entertain spectators.  

The man pictured on the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” which was dated to the 4th-3rd 
centuries B.C.  It is clear that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” is characterized with dynamism. We 
think that the figure is fixed during a dance movement in a transitive position, when the body weight 
must be on the right leg, but the left foot also retains the balance of the body. 

The unusual position of the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” figure’s arms confirms that the man 
is dancing. These positions have special parallels to the contemporary Georgian dance movements. 
Besides, it is very interesting that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer is ichnographically similar 
to the images of the dancer man and woman on the “L’rgimi” (chair) in Svaneti. The image of the 
“Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer speaks about the independent development of dance, similarly 
to the “Perkhuli” of Samadlo Hill “Isarna”. 

A Choreographical Art Sample is instant and unrepeatable. It exists only during the 
performance, and then disappears. That’s why since the ancient times people had the will to fixate 
special dancing moments. Each of the archaeological monuments presented in this work have been 
discussed from this point of view, and it seems all of them are the most important sources for learning 
about the historical past of the Art of Georgian Dance. 

The discussed archaeological monuments are important not only because of their variety, as 
they include such things as: bowls, belts, pitchers, “Isarna”, stamps, clay and bronze sculptures, but 
also because of the iconography of dance. Separate dance poses, and, dance positions like the 
“Mtskobri” and pair dance are discussed in this text. 

Each of the monuments with its composition, artistic-stylistic, and semantic purpose, as well 
as with the fixation of dance positions has special parallels as with the other artifacts mentioned here, 
as well as other archaeological samples found in Georgia. This shows that the figures separated by 
time and place made by different masters can have a similar manner of the depiction of body parts. 
This is confirmed by ethnographical sources and graphic art samples. Now we speak about the 
examples of ritual paintings made in Svaneti at the time of “Liphanili”. All of them are discussed in 
V. Bardavelide’s work, Examples of Georgian Ritual Graphic Art. These figures belong to the dancing 
woman and man images pictured on “L’rgim” (chair) presented in the Mestia museum. The 
Kavtiskhevi figure puts the path of dance development in some context, as we can say that here 

• The manners of the dance performance are similar and have the same celebratory mood, this 
holiday may be connected with the vintage. 

• There are also some differences between the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli”: 
 The direction of the “Perkhuli” dancers’ movement – While the “Isarna” dancers are moving 

clockwise, the Pitcher dancers are moving to the opposite direction; 
 The number of Performers – The “Isarna” “Perkhuli” is performed by four men, and there 

are ten dancers in the Pitcher “Perkhuli”; 
 “Isarna” “Perkhuli” isn’t pictured with other compositions, but Pitcher “Perkhuli” is 

obviously a part of a mythological composition, because on the frieze where it is pictured, 
there is also a procession of five swans, which moves in the opposite direction of this 
“Perkhuli”. As for the swans, we think they may be are the sacrifice birds for the fertility 
deity, (like the “Trialeti Silver Bowl” deer). This is confirmed by the decoration of the upper 
frieze with the hunting and battle scenes, in which four riders and three infantrymen take 
part. 

But while discussing the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli” we must pay attention to the 
differences between the iconography of the dancing samples on both monuments, as the Pitcher 
“Perkhuli” has a ritual theme, and the “Isarna” “Perkhuli” is without any ritual attributes.  

We think it notes that besides the ritual purpose, the dance has an aesthetic function. Thus 
while, between the 4th-1st centuries B.C., dance was an inseparable part of ritual, it was also possible 
for it to exist as an independent activity, not with a ritual purpose, but also to entertain spectators.  

The man pictured on the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” which was dated to the 4th-3rd 
centuries B.C.  It is clear that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” is characterized with dynamism. We 
think that the figure is fixed during a dance movement in a transitive position, when the body weight 
must be on the right leg, but the left foot also retains the balance of the body. 

The unusual position of the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” figure’s arms confirms that the man 
is dancing. These positions have special parallels to the contemporary Georgian dance movements. 
Besides, it is very interesting that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer is ichnographically similar 
to the images of the dancer man and woman on the “L’rgimi” (chair) in Svaneti. The image of the 
“Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer speaks about the independent development of dance, similarly 
to the “Perkhuli” of Samadlo Hill “Isarna”. 

A Choreographical Art Sample is instant and unrepeatable. It exists only during the 
performance, and then disappears. That’s why since the ancient times people had the will to fixate 
special dancing moments. Each of the archaeological monuments presented in this work have been 
discussed from this point of view, and it seems all of them are the most important sources for learning 
about the historical past of the Art of Georgian Dance. 

The discussed archaeological monuments are important not only because of their variety, as 
they include such things as: bowls, belts, pitchers, “Isarna”, stamps, clay and bronze sculptures, but 
also because of the iconography of dance. Separate dance poses, and, dance positions like the 
“Mtskobri” and pair dance are discussed in this text. 

Each of the monuments with its composition, artistic-stylistic, and semantic purpose, as well 
as with the fixation of dance positions has special parallels as with the other artifacts mentioned here, 
as well as other archaeological samples found in Georgia. This shows that the figures separated by 
time and place made by different masters can have a similar manner of the depiction of body parts. 
This is confirmed by ethnographical sources and graphic art samples. Now we speak about the 
examples of ritual paintings made in Svaneti at the time of “Liphanili”. All of them are discussed in 
V. Bardavelide’s work, Examples of Georgian Ritual Graphic Art. These figures belong to the dancing 
woman and man images pictured on “L’rgim” (chair) presented in the Mestia museum. The 
Kavtiskhevi figure puts the path of dance development in some context, as we can say that here 

• The manners of the dance performance are similar and have the same celebratory mood, this 
holiday may be connected with the vintage. 

• There are also some differences between the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli”: 
 The direction of the “Perkhuli” dancers’ movement – While the “Isarna” dancers are moving 

clockwise, the Pitcher dancers are moving to the opposite direction; 
 The number of Performers – The “Isarna” “Perkhuli” is performed by four men, and there 

are ten dancers in the Pitcher “Perkhuli”; 
 “Isarna” “Perkhuli” isn’t pictured with other compositions, but Pitcher “Perkhuli” is 

obviously a part of a mythological composition, because on the frieze where it is pictured, 
there is also a procession of five swans, which moves in the opposite direction of this 
“Perkhuli”. As for the swans, we think they may be are the sacrifice birds for the fertility 
deity, (like the “Trialeti Silver Bowl” deer). This is confirmed by the decoration of the upper 
frieze with the hunting and battle scenes, in which four riders and three infantrymen take 
part. 

But while discussing the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli” we must pay attention to the 
differences between the iconography of the dancing samples on both monuments, as the Pitcher 
“Perkhuli” has a ritual theme, and the “Isarna” “Perkhuli” is without any ritual attributes.  

We think it notes that besides the ritual purpose, the dance has an aesthetic function. Thus 
while, between the 4th-1st centuries B.C., dance was an inseparable part of ritual, it was also possible 
for it to exist as an independent activity, not with a ritual purpose, but also to entertain spectators.  

The man pictured on the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” which was dated to the 4th-3rd 
centuries B.C.  It is clear that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” is characterized with dynamism. We 
think that the figure is fixed during a dance movement in a transitive position, when the body weight 
must be on the right leg, but the left foot also retains the balance of the body. 

The unusual position of the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” figure’s arms confirms that the man 
is dancing. These positions have special parallels to the contemporary Georgian dance movements. 
Besides, it is very interesting that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer is ichnographically similar 
to the images of the dancer man and woman on the “L’rgimi” (chair) in Svaneti. The image of the 
“Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer speaks about the independent development of dance, similarly 
to the “Perkhuli” of Samadlo Hill “Isarna”. 

A Choreographical Art Sample is instant and unrepeatable. It exists only during the 
performance, and then disappears. That’s why since the ancient times people had the will to fixate 
special dancing moments. Each of the archaeological monuments presented in this work have been 
discussed from this point of view, and it seems all of them are the most important sources for learning 
about the historical past of the Art of Georgian Dance. 

The discussed archaeological monuments are important not only because of their variety, as 
they include such things as: bowls, belts, pitchers, “Isarna”, stamps, clay and bronze sculptures, but 
also because of the iconography of dance. Separate dance poses, and, dance positions like the 
“Mtskobri” and pair dance are discussed in this text. 

Each of the monuments with its composition, artistic-stylistic, and semantic purpose, as well 
as with the fixation of dance positions has special parallels as with the other artifacts mentioned here, 
as well as other archaeological samples found in Georgia. This shows that the figures separated by 
time and place made by different masters can have a similar manner of the depiction of body parts. 
This is confirmed by ethnographical sources and graphic art samples. Now we speak about the 
examples of ritual paintings made in Svaneti at the time of “Liphanili”. All of them are discussed in 
V. Bardavelide’s work, Examples of Georgian Ritual Graphic Art. These figures belong to the dancing 
woman and man images pictured on “L’rgim” (chair) presented in the Mestia museum. The 
Kavtiskhevi figure puts the path of dance development in some context, as we can say that here 

• The manners of the dance performance are similar and have the same celebratory mood, this 
holiday may be connected with the vintage. 

• There are also some differences between the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli”: 
 The direction of the “Perkhuli” dancers’ movement – While the “Isarna” dancers are moving 

clockwise, the Pitcher dancers are moving to the opposite direction; 
 The number of Performers – The “Isarna” “Perkhuli” is performed by four men, and there 

are ten dancers in the Pitcher “Perkhuli”; 
 “Isarna” “Perkhuli” isn’t pictured with other compositions, but Pitcher “Perkhuli” is 

obviously a part of a mythological composition, because on the frieze where it is pictured, 
there is also a procession of five swans, which moves in the opposite direction of this 
“Perkhuli”. As for the swans, we think they may be are the sacrifice birds for the fertility 
deity, (like the “Trialeti Silver Bowl” deer). This is confirmed by the decoration of the upper 
frieze with the hunting and battle scenes, in which four riders and three infantrymen take 
part. 

But while discussing the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli” we must pay attention to the 
differences between the iconography of the dancing samples on both monuments, as the Pitcher 
“Perkhuli” has a ritual theme, and the “Isarna” “Perkhuli” is without any ritual attributes.  

We think it notes that besides the ritual purpose, the dance has an aesthetic function. Thus 
while, between the 4th-1st centuries B.C., dance was an inseparable part of ritual, it was also possible 
for it to exist as an independent activity, not with a ritual purpose, but also to entertain spectators.  

The man pictured on the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” which was dated to the 4th-3rd 
centuries B.C.  It is clear that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” is characterized with dynamism. We 
think that the figure is fixed during a dance movement in a transitive position, when the body weight 
must be on the right leg, but the left foot also retains the balance of the body. 

The unusual position of the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” figure’s arms confirms that the man 
is dancing. These positions have special parallels to the contemporary Georgian dance movements. 
Besides, it is very interesting that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer is ichnographically similar 
to the images of the dancer man and woman on the “L’rgimi” (chair) in Svaneti. The image of the 
“Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer speaks about the independent development of dance, similarly 
to the “Perkhuli” of Samadlo Hill “Isarna”. 

A Choreographical Art Sample is instant and unrepeatable. It exists only during the 
performance, and then disappears. That’s why since the ancient times people had the will to fixate 
special dancing moments. Each of the archaeological monuments presented in this work have been 
discussed from this point of view, and it seems all of them are the most important sources for learning 
about the historical past of the Art of Georgian Dance. 

The discussed archaeological monuments are important not only because of their variety, as 
they include such things as: bowls, belts, pitchers, “Isarna”, stamps, clay and bronze sculptures, but 
also because of the iconography of dance. Separate dance poses, and, dance positions like the 
“Mtskobri” and pair dance are discussed in this text. 

Each of the monuments with its composition, artistic-stylistic, and semantic purpose, as well 
as with the fixation of dance positions has special parallels as with the other artifacts mentioned here, 
as well as other archaeological samples found in Georgia. This shows that the figures separated by 
time and place made by different masters can have a similar manner of the depiction of body parts. 
This is confirmed by ethnographical sources and graphic art samples. Now we speak about the 
examples of ritual paintings made in Svaneti at the time of “Liphanili”. All of them are discussed in 
V. Bardavelide’s work, Examples of Georgian Ritual Graphic Art. These figures belong to the dancing 
woman and man images pictured on “L’rgim” (chair) presented in the Mestia museum. The 
Kavtiskhevi figure puts the path of dance development in some context, as we can say that here 

• The manners of the dance performance are similar and have the same celebratory mood, this 
holiday may be connected with the vintage. 

• There are also some differences between the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli”: 
 The direction of the “Perkhuli” dancers’ movement – While the “Isarna” dancers are moving 

clockwise, the Pitcher dancers are moving to the opposite direction; 
 The number of Performers – The “Isarna” “Perkhuli” is performed by four men, and there 

are ten dancers in the Pitcher “Perkhuli”; 
 “Isarna” “Perkhuli” isn’t pictured with other compositions, but Pitcher “Perkhuli” is 

obviously a part of a mythological composition, because on the frieze where it is pictured, 
there is also a procession of five swans, which moves in the opposite direction of this 
“Perkhuli”. As for the swans, we think they may be are the sacrifice birds for the fertility 
deity, (like the “Trialeti Silver Bowl” deer). This is confirmed by the decoration of the upper 
frieze with the hunting and battle scenes, in which four riders and three infantrymen take 
part. 

But while discussing the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli” we must pay attention to the 
differences between the iconography of the dancing samples on both monuments, as the Pitcher 
“Perkhuli” has a ritual theme, and the “Isarna” “Perkhuli” is without any ritual attributes.  

We think it notes that besides the ritual purpose, the dance has an aesthetic function. Thus 
while, between the 4th-1st centuries B.C., dance was an inseparable part of ritual, it was also possible 
for it to exist as an independent activity, not with a ritual purpose, but also to entertain spectators.  

The man pictured on the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” which was dated to the 4th-3rd 
centuries B.C.  It is clear that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” is characterized with dynamism. We 
think that the figure is fixed during a dance movement in a transitive position, when the body weight 
must be on the right leg, but the left foot also retains the balance of the body. 

The unusual position of the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” figure’s arms confirms that the man 
is dancing. These positions have special parallels to the contemporary Georgian dance movements. 
Besides, it is very interesting that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer is ichnographically similar 
to the images of the dancer man and woman on the “L’rgimi” (chair) in Svaneti. The image of the 
“Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer speaks about the independent development of dance, similarly 
to the “Perkhuli” of Samadlo Hill “Isarna”. 

A Choreographical Art Sample is instant and unrepeatable. It exists only during the 
performance, and then disappears. That’s why since the ancient times people had the will to fixate 
special dancing moments. Each of the archaeological monuments presented in this work have been 
discussed from this point of view, and it seems all of them are the most important sources for learning 
about the historical past of the Art of Georgian Dance. 

The discussed archaeological monuments are important not only because of their variety, as 
they include such things as: bowls, belts, pitchers, “Isarna”, stamps, clay and bronze sculptures, but 
also because of the iconography of dance. Separate dance poses, and, dance positions like the 
“Mtskobri” and pair dance are discussed in this text. 

Each of the monuments with its composition, artistic-stylistic, and semantic purpose, as well 
as with the fixation of dance positions has special parallels as with the other artifacts mentioned here, 
as well as other archaeological samples found in Georgia. This shows that the figures separated by 
time and place made by different masters can have a similar manner of the depiction of body parts. 
This is confirmed by ethnographical sources and graphic art samples. Now we speak about the 
examples of ritual paintings made in Svaneti at the time of “Liphanili”. All of them are discussed in 
V. Bardavelide’s work, Examples of Georgian Ritual Graphic Art. These figures belong to the dancing 
woman and man images pictured on “L’rgim” (chair) presented in the Mestia museum. The 
Kavtiskhevi figure puts the path of dance development in some context, as we can say that here 

• The manners of the dance performance are similar and have the same celebratory mood, this 
holiday may be connected with the vintage. 

• There are also some differences between the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli”: 
 The direction of the “Perkhuli” dancers’ movement – While the “Isarna” dancers are moving 

clockwise, the Pitcher dancers are moving to the opposite direction; 
 The number of Performers – The “Isarna” “Perkhuli” is performed by four men, and there 

are ten dancers in the Pitcher “Perkhuli”; 
 “Isarna” “Perkhuli” isn’t pictured with other compositions, but Pitcher “Perkhuli” is 

obviously a part of a mythological composition, because on the frieze where it is pictured, 
there is also a procession of five swans, which moves in the opposite direction of this 
“Perkhuli”. As for the swans, we think they may be are the sacrifice birds for the fertility 
deity, (like the “Trialeti Silver Bowl” deer). This is confirmed by the decoration of the upper 
frieze with the hunting and battle scenes, in which four riders and three infantrymen take 
part. 

But while discussing the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli” we must pay attention to the 
differences between the iconography of the dancing samples on both monuments, as the Pitcher 
“Perkhuli” has a ritual theme, and the “Isarna” “Perkhuli” is without any ritual attributes.  

We think it notes that besides the ritual purpose, the dance has an aesthetic function. Thus 
while, between the 4th-1st centuries B.C., dance was an inseparable part of ritual, it was also possible 
for it to exist as an independent activity, not with a ritual purpose, but also to entertain spectators.  

The man pictured on the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” which was dated to the 4th-3rd 
centuries B.C.  It is clear that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” is characterized with dynamism. We 
think that the figure is fixed during a dance movement in a transitive position, when the body weight 
must be on the right leg, but the left foot also retains the balance of the body. 

The unusual position of the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” figure’s arms confirms that the man 
is dancing. These positions have special parallels to the contemporary Georgian dance movements. 
Besides, it is very interesting that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer is ichnographically similar 
to the images of the dancer man and woman on the “L’rgimi” (chair) in Svaneti. The image of the 
“Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer speaks about the independent development of dance, similarly 
to the “Perkhuli” of Samadlo Hill “Isarna”. 

A Choreographical Art Sample is instant and unrepeatable. It exists only during the 
performance, and then disappears. That’s why since the ancient times people had the will to fixate 
special dancing moments. Each of the archaeological monuments presented in this work have been 
discussed from this point of view, and it seems all of them are the most important sources for learning 
about the historical past of the Art of Georgian Dance. 

The discussed archaeological monuments are important not only because of their variety, as 
they include such things as: bowls, belts, pitchers, “Isarna”, stamps, clay and bronze sculptures, but 
also because of the iconography of dance. Separate dance poses, and, dance positions like the 
“Mtskobri” and pair dance are discussed in this text. 

Each of the monuments with its composition, artistic-stylistic, and semantic purpose, as well 
as with the fixation of dance positions has special parallels as with the other artifacts mentioned here, 
as well as other archaeological samples found in Georgia. This shows that the figures separated by 
time and place made by different masters can have a similar manner of the depiction of body parts. 
This is confirmed by ethnographical sources and graphic art samples. Now we speak about the 
examples of ritual paintings made in Svaneti at the time of “Liphanili”. All of them are discussed in 
V. Bardavelide’s work, Examples of Georgian Ritual Graphic Art. These figures belong to the dancing 
woman and man images pictured on “L’rgim” (chair) presented in the Mestia museum. The 
Kavtiskhevi figure puts the path of dance development in some context, as we can say that here 

• The manners of the dance performance are similar and have the same celebratory mood, this 
holiday may be connected with the vintage. 

• There are also some differences between the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli”: 
 The direction of the “Perkhuli” dancers’ movement – While the “Isarna” dancers are moving 

clockwise, the Pitcher dancers are moving to the opposite direction; 
 The number of Performers – The “Isarna” “Perkhuli” is performed by four men, and there 

are ten dancers in the Pitcher “Perkhuli”; 
 “Isarna” “Perkhuli” isn’t pictured with other compositions, but Pitcher “Perkhuli” is 

obviously a part of a mythological composition, because on the frieze where it is pictured, 
there is also a procession of five swans, which moves in the opposite direction of this 
“Perkhuli”. As for the swans, we think they may be are the sacrifice birds for the fertility 
deity, (like the “Trialeti Silver Bowl” deer). This is confirmed by the decoration of the upper 
frieze with the hunting and battle scenes, in which four riders and three infantrymen take 
part. 

But while discussing the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli” we must pay attention to the 
differences between the iconography of the dancing samples on both monuments, as the Pitcher 
“Perkhuli” has a ritual theme, and the “Isarna” “Perkhuli” is without any ritual attributes.  

We think it notes that besides the ritual purpose, the dance has an aesthetic function. Thus 
while, between the 4th-1st centuries B.C., dance was an inseparable part of ritual, it was also possible 
for it to exist as an independent activity, not with a ritual purpose, but also to entertain spectators.  

The man pictured on the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” which was dated to the 4th-3rd 
centuries B.C.  It is clear that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” is characterized with dynamism. We 
think that the figure is fixed during a dance movement in a transitive position, when the body weight 
must be on the right leg, but the left foot also retains the balance of the body. 

The unusual position of the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” figure’s arms confirms that the man 
is dancing. These positions have special parallels to the contemporary Georgian dance movements. 
Besides, it is very interesting that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer is ichnographically similar 
to the images of the dancer man and woman on the “L’rgimi” (chair) in Svaneti. The image of the 
“Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer speaks about the independent development of dance, similarly 
to the “Perkhuli” of Samadlo Hill “Isarna”. 

A Choreographical Art Sample is instant and unrepeatable. It exists only during the 
performance, and then disappears. That’s why since the ancient times people had the will to fixate 
special dancing moments. Each of the archaeological monuments presented in this work have been 
discussed from this point of view, and it seems all of them are the most important sources for learning 
about the historical past of the Art of Georgian Dance. 

The discussed archaeological monuments are important not only because of their variety, as 
they include such things as: bowls, belts, pitchers, “Isarna”, stamps, clay and bronze sculptures, but 
also because of the iconography of dance. Separate dance poses, and, dance positions like the 
“Mtskobri” and pair dance are discussed in this text. 

Each of the monuments with its composition, artistic-stylistic, and semantic purpose, as well 
as with the fixation of dance positions has special parallels as with the other artifacts mentioned here, 
as well as other archaeological samples found in Georgia. This shows that the figures separated by 
time and place made by different masters can have a similar manner of the depiction of body parts. 
This is confirmed by ethnographical sources and graphic art samples. Now we speak about the 
examples of ritual paintings made in Svaneti at the time of “Liphanili”. All of them are discussed in 
V. Bardavelide’s work, Examples of Georgian Ritual Graphic Art. These figures belong to the dancing 
woman and man images pictured on “L’rgim” (chair) presented in the Mestia museum. The 
Kavtiskhevi figure puts the path of dance development in some context, as we can say that here 

• The manners of the dance performance are similar and have the same celebratory mood, this 
holiday may be connected with the vintage. 

• There are also some differences between the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli”: 
 The direction of the “Perkhuli” dancers’ movement – While the “Isarna” dancers are moving 

clockwise, the Pitcher dancers are moving to the opposite direction; 
 The number of Performers – The “Isarna” “Perkhuli” is performed by four men, and there 

are ten dancers in the Pitcher “Perkhuli”; 
 “Isarna” “Perkhuli” isn’t pictured with other compositions, but Pitcher “Perkhuli” is 

obviously a part of a mythological composition, because on the frieze where it is pictured, 
there is also a procession of five swans, which moves in the opposite direction of this 
“Perkhuli”. As for the swans, we think they may be are the sacrifice birds for the fertility 
deity, (like the “Trialeti Silver Bowl” deer). This is confirmed by the decoration of the upper 
frieze with the hunting and battle scenes, in which four riders and three infantrymen take 
part. 

But while discussing the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli” we must pay attention to the 
differences between the iconography of the dancing samples on both monuments, as the Pitcher 
“Perkhuli” has a ritual theme, and the “Isarna” “Perkhuli” is without any ritual attributes.  

We think it notes that besides the ritual purpose, the dance has an aesthetic function. Thus 
while, between the 4th-1st centuries B.C., dance was an inseparable part of ritual, it was also possible 
for it to exist as an independent activity, not with a ritual purpose, but also to entertain spectators.  

The man pictured on the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” which was dated to the 4th-3rd 
centuries B.C.  It is clear that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” is characterized with dynamism. We 
think that the figure is fixed during a dance movement in a transitive position, when the body weight 
must be on the right leg, but the left foot also retains the balance of the body. 

The unusual position of the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” figure’s arms confirms that the man 
is dancing. These positions have special parallels to the contemporary Georgian dance movements. 
Besides, it is very interesting that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer is ichnographically similar 
to the images of the dancer man and woman on the “L’rgimi” (chair) in Svaneti. The image of the 
“Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer speaks about the independent development of dance, similarly 
to the “Perkhuli” of Samadlo Hill “Isarna”. 

A Choreographical Art Sample is instant and unrepeatable. It exists only during the 
performance, and then disappears. That’s why since the ancient times people had the will to fixate 
special dancing moments. Each of the archaeological monuments presented in this work have been 
discussed from this point of view, and it seems all of them are the most important sources for learning 
about the historical past of the Art of Georgian Dance. 

The discussed archaeological monuments are important not only because of their variety, as 
they include such things as: bowls, belts, pitchers, “Isarna”, stamps, clay and bronze sculptures, but 
also because of the iconography of dance. Separate dance poses, and, dance positions like the 
“Mtskobri” and pair dance are discussed in this text. 

Each of the monuments with its composition, artistic-stylistic, and semantic purpose, as well 
as with the fixation of dance positions has special parallels as with the other artifacts mentioned here, 
as well as other archaeological samples found in Georgia. This shows that the figures separated by 
time and place made by different masters can have a similar manner of the depiction of body parts. 
This is confirmed by ethnographical sources and graphic art samples. Now we speak about the 
examples of ritual paintings made in Svaneti at the time of “Liphanili”. All of them are discussed in 
V. Bardavelide’s work, Examples of Georgian Ritual Graphic Art. These figures belong to the dancing 
woman and man images pictured on “L’rgim” (chair) presented in the Mestia museum. The 
Kavtiskhevi figure puts the path of dance development in some context, as we can say that here 

• The manners of the dance performance are similar and have the same celebratory mood, this 
holiday may be connected with the vintage. 

• There are also some differences between the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli”: 
 The direction of the “Perkhuli” dancers’ movement – While the “Isarna” dancers are moving 

clockwise, the Pitcher dancers are moving to the opposite direction; 
 The number of Performers – The “Isarna” “Perkhuli” is performed by four men, and there 

are ten dancers in the Pitcher “Perkhuli”; 
 “Isarna” “Perkhuli” isn’t pictured with other compositions, but Pitcher “Perkhuli” is 

obviously a part of a mythological composition, because on the frieze where it is pictured, 
there is also a procession of five swans, which moves in the opposite direction of this 
“Perkhuli”. As for the swans, we think they may be are the sacrifice birds for the fertility 
deity, (like the “Trialeti Silver Bowl” deer). This is confirmed by the decoration of the upper 
frieze with the hunting and battle scenes, in which four riders and three infantrymen take 
part. 

But while discussing the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli” we must pay attention to the 
differences between the iconography of the dancing samples on both monuments, as the Pitcher 
“Perkhuli” has a ritual theme, and the “Isarna” “Perkhuli” is without any ritual attributes.  

We think it notes that besides the ritual purpose, the dance has an aesthetic function. Thus 
while, between the 4th-1st centuries B.C., dance was an inseparable part of ritual, it was also possible 
for it to exist as an independent activity, not with a ritual purpose, but also to entertain spectators.  

The man pictured on the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” which was dated to the 4th-3rd 
centuries B.C.  It is clear that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” is characterized with dynamism. We 
think that the figure is fixed during a dance movement in a transitive position, when the body weight 
must be on the right leg, but the left foot also retains the balance of the body. 

The unusual position of the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” figure’s arms confirms that the man 
is dancing. These positions have special parallels to the contemporary Georgian dance movements. 
Besides, it is very interesting that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer is ichnographically similar 
to the images of the dancer man and woman on the “L’rgimi” (chair) in Svaneti. The image of the 
“Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer speaks about the independent development of dance, similarly 
to the “Perkhuli” of Samadlo Hill “Isarna”. 

A Choreographical Art Sample is instant and unrepeatable. It exists only during the 
performance, and then disappears. That’s why since the ancient times people had the will to fixate 
special dancing moments. Each of the archaeological monuments presented in this work have been 
discussed from this point of view, and it seems all of them are the most important sources for learning 
about the historical past of the Art of Georgian Dance. 

The discussed archaeological monuments are important not only because of their variety, as 
they include such things as: bowls, belts, pitchers, “Isarna”, stamps, clay and bronze sculptures, but 
also because of the iconography of dance. Separate dance poses, and, dance positions like the 
“Mtskobri” and pair dance are discussed in this text. 

Each of the monuments with its composition, artistic-stylistic, and semantic purpose, as well 
as with the fixation of dance positions has special parallels as with the other artifacts mentioned here, 
as well as other archaeological samples found in Georgia. This shows that the figures separated by 
time and place made by different masters can have a similar manner of the depiction of body parts. 
This is confirmed by ethnographical sources and graphic art samples. Now we speak about the 
examples of ritual paintings made in Svaneti at the time of “Liphanili”. All of them are discussed in 
V. Bardavelide’s work, Examples of Georgian Ritual Graphic Art. These figures belong to the dancing 
woman and man images pictured on “L’rgim” (chair) presented in the Mestia museum. The 
Kavtiskhevi figure puts the path of dance development in some context, as we can say that here 

• The manners of the dance performance are similar and have the same celebratory mood, this 
holiday may be connected with the vintage. 

• There are also some differences between the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli”: 
 The direction of the “Perkhuli” dancers’ movement – While the “Isarna” dancers are moving 

clockwise, the Pitcher dancers are moving to the opposite direction; 
 The number of Performers – The “Isarna” “Perkhuli” is performed by four men, and there 

are ten dancers in the Pitcher “Perkhuli”; 
 “Isarna” “Perkhuli” isn’t pictured with other compositions, but Pitcher “Perkhuli” is 

obviously a part of a mythological composition, because on the frieze where it is pictured, 
there is also a procession of five swans, which moves in the opposite direction of this 
“Perkhuli”. As for the swans, we think they may be are the sacrifice birds for the fertility 
deity, (like the “Trialeti Silver Bowl” deer). This is confirmed by the decoration of the upper 
frieze with the hunting and battle scenes, in which four riders and three infantrymen take 
part. 

But while discussing the “Isarna” and the Pitcher “Perkhuli” we must pay attention to the 
differences between the iconography of the dancing samples on both monuments, as the Pitcher 
“Perkhuli” has a ritual theme, and the “Isarna” “Perkhuli” is without any ritual attributes.  

We think it notes that besides the ritual purpose, the dance has an aesthetic function. Thus 
while, between the 4th-1st centuries B.C., dance was an inseparable part of ritual, it was also possible 
for it to exist as an independent activity, not with a ritual purpose, but also to entertain spectators.  

The man pictured on the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” which was dated to the 4th-3rd 
centuries B.C.  It is clear that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” is characterized with dynamism. We 
think that the figure is fixed during a dance movement in a transitive position, when the body weight 
must be on the right leg, but the left foot also retains the balance of the body. 

The unusual position of the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” figure’s arms confirms that the man 
is dancing. These positions have special parallels to the contemporary Georgian dance movements. 
Besides, it is very interesting that the “Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer is ichnographically similar 
to the images of the dancer man and woman on the “L’rgimi” (chair) in Svaneti. The image of the 
“Kavtiskhevi Bronze Stamp” dancer speaks about the independent development of dance, similarly 
to the “Perkhuli” of Samadlo Hill “Isarna”. 

A Choreographical Art Sample is instant and unrepeatable. It exists only during the 
performance, and then disappears. That’s why since the ancient times people had the will to fixate 
special dancing moments. Each of the archaeological monuments presented in this work have been 
discussed from this point of view, and it seems all of them are the most important sources for learning 
about the historical past of the Art of Georgian Dance. 

The discussed archaeological monuments are important not only because of their variety, as 
they include such things as: bowls, belts, pitchers, “Isarna”, stamps, clay and bronze sculptures, but 
also because of the iconography of dance. Separate dance poses, and, dance positions like the 
“Mtskobri” and pair dance are discussed in this text. 

Each of the monuments with its composition, artistic-stylistic, and semantic purpose, as well 
as with the fixation of dance positions has special parallels as with the other artifacts mentioned here, 
as well as other archaeological samples found in Georgia. This shows that the figures separated by 
time and place made by different masters can have a similar manner of the depiction of body parts. 
This is confirmed by ethnographical sources and graphic art samples. Now we speak about the 
examples of ritual paintings made in Svaneti at the time of “Liphanili”. All of them are discussed in 
V. Bardavelide’s work, Examples of Georgian Ritual Graphic Art. These figures belong to the dancing 
woman and man images pictured on “L’rgim” (chair) presented in the Mestia museum. The 
Kavtiskhevi figure puts the path of dance development in some context, as we can say that here 



ÖNERİLER 

 Kültürel eğitim programları, halk oyunlarının tarihsel ve anlamsal yönlerini içerecek biçimde 
zenginleştirilmelidir. 

 Akademik araştırmalar ve dijital arşivleme çalışmalarıyla kültürel hafıza güçlendirilmelidir. 

 Geleneksel enstrümanlar ve canlı müzik desteklenmeli, müzisyenler eğitim süreçlerine dâhil 
edilmelidir. 

 Teknoloji, kültürel özgünlüğü koruyacak biçimde destekleyici araç olarak kullanılmalıdır. 

 Kostümlerin simgesel anlamları öğretilmeli; ihtiyaç halinde ustaların deneyimleri kayıt altına 
alınmalıdır. 

 Otantik kostüm üretimi yerel kaynaklarla desteklenmeli ve denetimi güçlendirilmelidir. 

 Halk oyunları ve drama dersleri eğitim programlarına dâhil edilmeli; eğitmenler için 
sertifikasyon sağlanmalıdır. 

 Halk oyunlarının kültürel kimliğe katkısı görünür kılınmalı; etkinlik ve festivaller 
düzenlenmelidir. 

 Gençlerin aidiyet duygusunu artıracak kültürel projeler yaygınlaştırılmalıdır. 

 Kars’ın Kafkas halk oyunları için yerel eğitim ve araştırma programları geliştirilmelidir. 

 Yerel eğitmenlerin niteliği artırılarak kültürel aktarım güçlendirilmelidir. 

KAYNAKÇA 

Ay, E. (2019). Halk dansları eğitmenlerinin halk danslarını turizm açısından değerlendirmelerine 
ilişkin nitel bir çalışma. Folklor Akademi Dergisi, 2(1), 103–120. 

Bastan, S. (2022). Cumhuriyet dönemi sosyo-politik uygulamaların Kars ili geleneksel danslarına etkisi ve 
popüler kültür bağlamında değerlendirilmesi (Yüksek Lisans Tezi). Ege Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü. 

Cantekin, D. C., ve Elyağutu, A. A. (2021). Türkiye'de Uygulanan Kafkas Halk Danslarının “eski ve 
yeni danslar” tanımlanmasıyla yeniden tespit edilmesi (Kars ve Iğdır örneği). Eurasian 
Academy of Sciences , 19-31. 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five 
approaches (4th ed.). Sage Publications. 

Çağlar, G., Güler, M. Ş., Çakır, E. (ed), Tanyeri, L. (ed) (2024). Kafkas Halk Oyunları Sporcularının 
Psikolojik Beceri ve Kaygı Düzeylerinin İncelenmesi. Özgür Publications.  

Çağlar, G. (2021). Kafkas Halk Oyunları Sporcularının Psikolojik Beceri ve  Kaygı Düzeylerinin 
İncelenmesi. Yüksek Lisans Tezi . 

Ekmekcioğlu, İ., Bekar, C., Kaplan, B. (2001). Türk Halk Oyunları. Esin Yayınevi. 

Elyağutu, D., C. ve Elyağutu, A., A. (2021). Türkiye'de Uygulanan Kafkas Halk Danslarının "Eski Ve 
Yeni Danslar" Tanımlanmasıyla Yeniden Tespit Edilmesi (Kars Ve Iğdır Örneği), Eurasian 
Academy of Sciences Eurasian Studies / Avrasya Çalışmaları, (14) 19-31 

Foster, S. L. (2019). Valuing Dance: Commodities and Gifts in Motion,Oxford University Press. 

Gül, O., Yamaner, E., Türkmen, E., Özant, M. İ., & Çam, M. K. (2024). A comprehensive study of 
imagery practices in Turkish folk dances from a socio-cultural perspective. Cumhuriyet 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 48(1), 30–52. 

Kafkasyalı, A. (1998). Kars’ın tarihsel ve kültürel yapısı. Kafkasya Araştırma Merkezi Yayını. 

Kasapoğlu, P. (2024). Museology of folk dances in ICH museums: Problems, examples, suggestions. 
Milli Folklor Dergisi, 36(1), 78-95. 

Kaeppler, A. L. (2006). Dans, (Haz. Gülin Öğüt Eker, Metin Ekici, M. Öcal Oğuz, Nebi Özdemir), Türk 
Halk Biliminde Kuram ve Yaklaşımlar 1, (Çev: F. K. Fay), ss. 246-249, Geleneksel Yayıncılık, 
Ankara. 

Kültür Portalı. (2025, Haziran). Türkiye Kültür Portalı: 
https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/kars/genelbilgiler adresinden alındı 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods sourcebook. 
Sage Publications. 

Özdemir, Ü. Ş. (2021). Conceptual framework of a transmission project for safeguarding Circassian dances in 
Turkey. Düzce Üniversitesi Yayınları. 

Patton, M. Q. (2014). Qualitative research & evaluation methods: Integrating theory and practice. Sage 
Publications. 

Petkovski, F. (2023). Choreography as ideology: Dance heritage, performance politics, and the former 
Yugoslavia. Dance Research Journal. 
[https://doi.org/10.1017/S0149767723000043](https://doi.org/10.1017/S0149767723000043) 

Shay, A. (1999). Parallel traditions: State folk dance ensembles and folk dance in “the field.” Dance 
Research Journal, 46(1), 29-56. 

Turul, T. (2024). Kars yöresinin kültürel mirası: düğün geleneği, çalgıları, halk oyunları ve türkülerinin nota 
kataloğu perspektifinden incelenmesi, (Yüksek Lisans Tezi), Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, 
Ardahan. 

Unesco. (2003). Convention for the safeguarding of the intangible cultural heritage. 
[https://ich.unesco](https://ich.unesco) 

Yıldırım, A., & Şimşek, H. (2018). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri (11. Baskı). Seçkin 
Yayıncılık. 

Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods (6th ed.). Sage Publications. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



KIRŞEHİR YÖRESİ HALKOYUNLARINDA 
KULLANILAN TÜRKÜLERİN EZGİSEL VE RİTMİK 

ANALİZİ 
Kemal ÖZAVCI* 

Özet 

Kırşehir yöresi, Orta Anadolu halk müziği içerisinde kendine özgü tavrı, güçlü icra geleneği ve zengin 
repertuvarıyla dikkat çeken önemli merkezlerden biri olarak öne çıkmaktadır. Bu araştırmada, yörede kullanılan 
türküler ezgisel yapı ve usul ilişkisi açısından incelenmiş; özellikle melodik kalıpların halkoyunlarının ritmik 
düzeniyle nasıl bütünleştiği ortaya konmuştur. Çalışmanın temel amacı, Kırşehir yöresi halkoyunlarının müzikal 
kimliğini oluşturan başlıca öğeleri belirlemek ve bu öğelerin oyun hareketleriyle kurduğu organik ilişkiyi 
değerlendirmektir. Böylelikle müzik ve oyun unsurlarının karşılıklı etkileşim içinde nasıl bütünlük kazandığı ve 
geleneksel icra anlayışı içerisinde nasıl bir estetik yapı oluşturduğu anlaşılmaya çalışılmıştır. Elde edilen bulgular, 
yörede halkoyunlarında kullanılan türkülerin yalnızca eşlik işlevi görmediğini; aynı zamanda oyunun biçimlenişini 
yönlendiren temel müzikal yapıtaşları olduğunu göstermektedir. Bu bağlamda ezgi ve usul birlikteliği, 
halkoyunlarının estetik bütünlüğünü belirleyen en önemli öğe olarak öne çıkmaktadır.  

Araştırma nitel yöntem doğrultusunda yürütülerek derleme kayıtları ve yazılı kaynaklardan elde edilen 
örnekler üzerinde çözümleme yapılmıştır. Bu bağlamda türkülerin melodik ve usul yapıları ayrıntılı biçimde  
değerlendirilmiş, incelenen eserlerin Kırşehir müzik kültürünü temsil eden karakteristik özelliklere sahip olduğu 
görülmüştür. Özellikle melodik yapılar ile oyun hareketleri arasındaki uyumun oldukça güçlü olduğu, usul 
kalıplarının ise oyunun ritmik düzenini destekleyerek icranın bütüncül yapısına katkı sunduğu tespit edilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Kırşehir Oyun Kültürü, Halk Oyunları Müziği 

MELODIC AND RHYTHMIC ANALYSIS OF FOLK SONGS USED IN THE FOLK 
DANCES OF THE KIRŞEHİR REGION 

Abstract 

The Kırşehir region stands out as one of the prominent centers of Central Anatolian folk music with its 
distinctive style, strong performance tradition, and rich repertoire. In this study, the folk songs used in the region 
are examined in terms of their melodic structures and rhythmic patterns (usul), with a particular focus on how 
melodic formulas integrate with the rhythmic order of folk dances. The main purpose of the research is to identify 
the principal musical elements that shape the musical identity of Kırşehir folk dances and to evaluate the organic 
relationship these elements establish with dance movements. In this way, it is aimed to understand how music and 
dance components interact with each other to create integrity, and how they form an aesthetic unity within the 
framework of traditional performance practices. 

The findings reveal that the folk songs accompanying Kırşehir folk dances do not serve merely as 
supportive elements but also function as fundamental musical structures that guide the formation of the dance itself. 
In this context, the unity of melody and rhythm emerges as the most significant factor shaping the aesthetic 
wholeness of the dances. The study was conducted within a qualitative research framework, analyzing archival 
recordings and written sources. As a result, the melodic and rhythmic structures of the songs were examined in 
detail, and it was determined that the analyzed pieces carry characteristic features representing the musical culture 
of Kırşehir. In particular, melodic structures were found to be in strong harmony with dance movements, while 
rhythmic patterns support the overall rhythmic order of the performance, contributing to its holistic integrity. 

Keywords: Kırşehir Dance Culture, Folk Dance Music 

 

 

* Doktor Öğretim Üyesi, Ardahan Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Türk Müziği Bölümü. 
kemalozavci@ardahan.edu.tr, ORCID: 0000-0003-2478-5853 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3209



 
Nota 10. Nakarat bölümü 

Eserin giriş bölümü Hicaz makamında (Nota 9), nakarat bölümü ise Uşşak (Nota 10) 
makamındadır. Makamsal geçişler, eserin melodik yapısında belirgin bir kontrast oluşturmakta ve 
yöresel icra geleneğinde sıkça görülen modal geçki anlayışını yansıtmaktadır. Eserin usul yapısı 
2/4’lük ritim kalıbındadır. Bu ölçü, Kırşehir kaşık oyunlarının karakteristik hareketliliğini destekler.  

6. Al Elmayı Ver Narı (Ayva Turunç Narım Var) 

Al Elmayı Ver Narı” adlı eser, Kırşehir yöresi kaşık oyunları repertuvarında yer alan 
örneklerden biridir. Eserin makamsal karşılığı Kürdi – Acem Kürdi dizisine dayanmaktadır.  

Eserin usul yapısı 4/4’lük ölçüde düzenlenmiştir; ancak icra pratiğinde 2/4’lük ritim kalıbı 
kullanılmaktadır. Bu durum, Kırşehir oyun müziğinde sıkça görülmektedir ve ritmik yapının bu 
şekilde daraltılması, oyunun hareketli karakterine uyum sağlar ve esere oyun havası niteliği 
kazandırır. 

 
Nota 11. Ayva Turunç Narım Var Türkü Notası 

SONUÇ VE ÖNERİLER 

Kırşehir yöresine ait halk oyunlarında kullanılan müzikler, makamsal çeşitlilik, ritmik örgü 
ve ezgisel yapı bakımından karakteristik özellikler göstermektedir. Araştırmaya dâhil edilen 
eserlerde kullanılan makamlar Uşşak, Hicaz, Kürdi, Acem Kürdi ve Saba Zemzeme dizileridir. Bu 
diziler arasında zaman zaman Buselik ve Karcığar geçkileri görülmekte, bu da eserlerin melodik 
yapısında kısa süreli modal değişimlere yol açmaktadır. Ayrıca oyunların girişinde bozlak icrasının 
görülmesi yöreye müzik anlayışının somut göstergesi olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Ezgisel olarak eserlerin çoğu, kısa motiflerin tekrarıyla oluşturulmuş çevrimsel yapılara 
sahiptir. Bu yapı, oyun figürlerinin sürekliliğini destekleyen düzenli bir müzikal akış sağlar. Ezgi 
cümleleri genellikle inici seyirli, yer yer çıkıcı–inici hareketlerle şekillenmektedir. Bağlama, ezgisel 
yapının ana taşıyıcısı konumundadır; keman ise melodik geçişleri ve ara motifleri destekleyen 
tamamlayıcı bir çalgı işlevi görmektedir. 

Usul bakımından eserlerin çoğu 4/4’lük ölçüde yazılmış olsa da 2/4’lük ritmik kalıpla icra 
edilmekte, böylece oyun figürleriyle daha uyumlu bir tempo elde edilmektedir. Bunun yanında, bazı 

eserlerde 5/4 ve 9/4 gibi karma ölçülerden 4/4 ve 2/4 kalıplarına geçişler tespit edilmiştir. Bu 
değişkenlik, yöreye özgü ritmik yapının dışında bir özellik olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Sonuç olarak İleride yapılacak çalışmalarda, Kırşehir yöresine ait halay ve kaşık oyunlarının 
müzikal, koreografik ve sosyokültürel yönleriyle daha kapsamlı biçimde incelenmesi gerekmektedir. 
Bu oyunların müzikal yapısı kadar, icra bağlamı, figürsel düzeni, tempo değişkenliği ve performans 
ortamları da ayrıntılı analiz edilmelidir. Böyle bir yaklaşım, hem yöre oyunlarının müzik–hareket 
ilişkisini ortaya koyacak hem de bölgesel icra gelenekleri arasındaki farklılıkların bilimsel biçimde 
belgelenmesine katkı sağlayacaktır. 

KAYNAKÇA 

Köse, F. (2006). Türk Halk Oyunları Türlerinden Kaşık Oyunları’nın Yapısal özellikleri [Yayınlanmamış 
Yüksek Lisans Tezi]. Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Yöre, S. (2021). Kırşehir Yöresi Halk Müziği Kültürünün Kodları ve Temsiliyeti. Uluslararası İnsan 
Bilimleri Dergisi, 9(1), 563-584. 

URL-1: https://hoydek.blogspot.com/p/hoydek-tarihcesi.html 

URL-2: http://www.boztepe.gov.tr/oyunlarimiz 

URL-3: https://www.otantikkostum.com/kirsehir-yoresel-kiyafeti.html 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



HALK OYUNLARININ GELENEKSEL DOKUSUNUN 
TAHRİBİNE NEDEN OLAN UNSURLAR ÜZERİNE BİR 

İNCELEME 
Kibar AYGÜN* Cem KARATAŞ** Yakup AÇAR*** 

Özet 

Her toplum, tarihsel süreç içerisinde kendine özgü bir kültürel yapı inşa etmekte ve bu kültürel yapıyı 
şekillendiren pek çok alt unsuru bünyesinde barındırmaktadır. Bu unsurlar, toplumların sosyal örgütlenmesinden 
ekonomik faaliyetlerine, inanç sistemlerinden gündelik yaşam pratiklerine kadar geniş bir yelpazede kendini 
göstermektedir. Toplumların ortak birikiminin ürünü olarak ortaya çıkan ve ait olduğu toplumun sosyo-kültürel 
yapısına, değerler sistemine ve yaşam biçimine göre biçimlenen halk oyunları, bu kültürel unsurlar arasında özel 
bir yere sahiptir. Halk oyunları, yalnızca bir eğlence ya da estetik ifade biçimi olarak değil, aynı zamanda toplumun 
tarihsel gelişim süreci, toplumsal ilişkileri, ritüelleri ve kolektif hafızası hakkında bilgi sunan bir kültürel aktarım 
aracı olarak değerlendirilebilir. Bu yönüyle halk oyunları, geçmişten günümüze taşınan ve sürekliliğini koruyan 
önemli kültür ürünlerinden biri olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Bu araştırmanın temel konusu, gerek amatör gerekse profesyonel düzeyde icra edilmeye devam eden Türk 
halk oyunlarının özgün ve geleneksel dokusunun bozulmasına, yani kültürel sürekliliğinin tahribata uğramasına 
neden olan unsurların belirlenmesi ve incelenmesidir. Günümüzde sosyal medyanın bireylerin günlük 
yaşamlarının ayrılmaz bir parçası haline gelmesiyle birlikte bilgiye erişim süresi saniyelerle ölçülürken, bu 
mecralarda yer alan bilgilerin doğruluk ve güvenilirliği tartışmalı bir konu olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu 
bağlamda, kendilerini dansçı veya koreograf gibi unvanlarla tanıtarak geleneksel dans aktarımı yapan kişilerin 
eksik ya da hatalı bilgilerle gerçekleştirdikleri paylaşımların, halk oyunlarının aktarımı sürecinde çeşitli 
yanlışlıklara neden olduğu düşünülmektedir. Ayrıca, farklı kurum ve kuruluşlar tarafından düzenlenen halk 
oyunları yarışmaları ile bu yarışmalara ekip hazırlayan antrenörlerin bilgi eksiklikleri de halk oyunlarının 
özgünlüğünü zedeleyen bir unsur olarak kültürel erozyona yol açtığı değerlendirilmektedir. Çalışmada, genel 
tarama modeli esas alınarak kapsamlı bir literatür taraması gerçekleştirilmiş, konuyla ilişkili dijital kaynaklar 
üzerinden çeşitli görsel-işitsel materyaller incelenmiştir. Elde edilen bulgular, Türk halk oyunlarının geleneksel 
karakterini yitirmesine yol açan faktörler çerçevesinde analiz edilmiş, söz konusu tahribatların boyutları akademik 
ölçütler ışığında değerlendirilmiştir. Ayrıca araştırmada, halk oyunlarının kültürel özgünlüğünün korunmasına 
katkı sağlayabilecek çözüm önerilerine ve bu bağlamda yapılması gereken uygulamalara da yer verilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Halk Oyunları, Gelenek, Değişim 

AN EXAMINATION OF THE FACTORS LEADING TO THE DETERIORATION OF 
THE TRADITIONAL TEXTURE OF FOLK DANCES 

Abstract 

Every society builds its own unique cultural structure throughout historical processes, encompassing 
many sub-elements that shape this cultural structure. These elements manifest across a wide spectrum, from social 
organization and economic activities to belief systems and daily life practices. Folk dances, which emerge as 
products of the collective accumulation of societies, hold a special place among these cultural elements. They are 
not only a form of entertainment or aesthetic expression but also serve as a cultural transmission tool that provides 
information about the historical development, social relations, rituals, and collective memory of a society. In this 
respect, folk dances represent one of the significant cultural products that have been carried from the past to the 
present while maintaining their continuity. 

* Yüksek Lisans Öğrencisi, Kafkas Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Güzel Sanatlar Eğitimi Ana Bilim Dalı 
Müzik Eğitimi Bilim Dalı. k.aygun611@gmail.com 
** Öğretim Grevlisi, Ankara Müzik ve Güzel Sanatlar Üniversitesi Müzik ve Sahne Sanatları Fakültesi Türk Halk 
Müziği Bölümü Türk Halk Müziği Çalgı Eğitimi Ana Sanat Dalı. cem.karatas@mgu.edu.tr 
*** Doçent Doktor, Kafkas Üniversitesi Dede Korkut Eğitim Fakültesi Güzel Sanatlar Eğitimi Bölümü Müzik Eğitimi 
Ana Bilim Dalı. yakupacar8@hotmail.com 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3210



muhabbetler esnasında sorduğumuz eskiden düğünler nasıldı sorusuna karşılık aldığımız cevaplar 
arasında köy düğünlerinde oyunlara eşlik eden sazlar arasında bağlamanında varlığından 
bahsedilmiştir. Hatta öyle ki kemençeden ziyade dilli kaval bağlama, güğüm vs o an ortamda horona 
eşlik edebilecek saz ne ise onları kullandıklarını ve o eşlikler ile düğünlerde horon edildiğinden 
bahsedilmiştir. Kapalı mekân oyunlarında davul, zurna gibi yüksek desibelli sazlarla oyun icraları 
edilmediğini bilmekteyiz, birçok yörede tepsi, sini, güğüm, kazan gibi günlük ev gereçlerinin ve zilli 
maşa, parmak zili gibi çalgıların da zamanında oyun icralarında eşlikçi olarak kullanıldığının 
bilinmesine rağmen dokunun bir parçası olan bu eşlikçileri bugün icralarda görememekteyiz.  

YÖNTEM 

Bu çalışmama genel olarak nitel çalışma özelliği taşımaktadır Türk halk oyunlarının 
geleneksel dokusunun tahribine neden olan unsurlar üzerine yapılan bir incelemeyi konu edinen bu 
çalışmada literatür taraması ve doküman analizi esas alınarak değerlendirmeler yapılmıştır. 
“Literatür taraması, genel olarak yapılacak çalışma konusu ile ilgili ulaşılabilen yayımlanmış kitaplar, 
tezler, makaleler vb. kaynakları kapsamaktadır. Bu kaynaklardan elde edilen bilgiler sayesinde 
veriler toplanarak yapılacak olan araştırma sürecine yön verilmektedir. Literatür taraması, sizin 
ilgilendiğiniz konuya ilişkin bilgileri bulmanızı, araştırmanıza kuramsal bir temel kazandırmanızı ve 
sizinkine benzer çalışmaların sonuçlarını görmenizi sağlar. Seçtiğiniz konuya ilişkin önceki 
çalışmaları inceleyerek araştırma probleminizin daha önce cevaplanıp cevaplanmadığını da 
bulabilirsiniz. Aynı zamanda araştırmanızı nasıl yapacağınıza ilişkin fikirler geliştirmenize ve 
kullanabileceğiniz veri toplama araçlarını belirlemenizde yardımcı olur. Araştırmanız sonucunda 
elde ettiğiniz sonuçları, diğer araştırma sonuçları ile karşılaştırarak farklılık ve benzerliklerin 
nedenleri hakkında fikir yürütmenize de yardımcı olur” (Büyüköztürk vd., 2014: 45). Yukarıda 
verilen bilgiler ve yapılan hazırlıklar doğrultusunda çalışma kapsamında literatür tarama ve 
doküman analizi modeli kullanılarak alandaki bilgi ve bulgular gözlemlenmeye çalışılmıştır. 

SONUÇ VE ÖNERİLER 

Yukarıda yapılan açıklamalar ve sunulan örnekler doğrultusunda, halk oyunlarının 
günümüzde ciddi bir anlam kaybına ve kültürel tahribata uğradığı söylenebilir. Bu duruma neden 
olan etkenlerin yalnızca bir kısmına değinebilmiş olsak da, alanda gözlemlenen sorunların çok daha 
geniş bir çerçevede varlık gösterdiği açıktır. Halk oyunları yarışmalarında görev alan hakemlerin 
yöre kostümleri, müzikleri ve oyun özellikleri konusunda yeterli bilgiye sahip olmamaları; buna 
rağmen performans değerlendirmelerinde aktif rol üstlenmeleri, sürecin en temel sorunlarından 
biridir. Benzer biçimde, yarışma kriterlerinde yer alan maddeler doğrultusunda, alan bilgisi sınırlı 
eğitmenler tarafından gerçekleştirilen uygulamalar da halk oyunlarının özgün dokusunu olumsuz 
yönde etkilemektedir. Bununla birlikte, Devlet Halk Dansları Topluluğu, çeşitli modern dans 
grupları ve halk oyunları derneklerinin, maddi kaygılar doğrultusunda gerçekleştirdikleri sahne 
icraları da geleneksel kültürün bütünlüğünü zedeleyen ve halk oyunlarının otantik yapısının 
tahribine neden olan başlıca unsurlar arasında yer almaktadır. 

Söz konusu tahribatın bir diğer nedeni ise, halk oyunculuğunun hâlâ profesyonel bir meslek 
olarak yeterince tanımlanmamış olmasıdır. Halk oyunları alanında faaliyet gösteren ancak “halk 
oyuncusu” kimliğini taşıyan dansçıları ve emekçileri koruyan kurumsal bir yapının bulunmayışı, bu 
alandaki istikrarsızlığı derinleştirmektedir. Dahası, toplumun geniş kesimleri tarafından halk 
oyunlarının kültürel aktarım aracı olarak değil, yalnızca eğlence aracı olarak görülmesi de alanın 
değerini düşüren önemli bir faktördür. Toplumsal düzeyde kültürel anlamda yeterli değeri 
görmeyen her alanın zamanla anlamını ve varlığını yitirmesi kaçınılmazdır. Bu nedenle, halk 
oyunlarına yönelik bakış açısı değişmediği sürece, mevcut tahribatların da devam edeceği 
öngörülmektedir. 

Bu durumun tamamen ortadan kaldırılıp kaldırılamayacağı belirsiz olmakla birlikte, en 
azından daha ileri boyutlara ulaşmasının önüne geçebilmek adına ilgili bakanlıkların, akademik 

kurumların, Halk Oyunları Federasyonu’nun ve alana ilişkin faaliyet yürüten diğer kuruluşların 
denetim mekanizmaları oluşturması gerekmektedir. Diğer alanlarda olduğu gibi örneğin sağlık, 
hukuk ya da eğitim alanlarında— meslek örgütlerinin ve sivil toplum kuruluşlarının yanlış 
uygulamalara karşı ortak hareket etmesi benzeri bir model, halk oyunları alanında da uygulanabilir. 

Bu bağlamda, alan bilgisi yetersiz hakemlerin ve eğitmenlerin; sosyal medyada eğitim veya 
icra videoları paylaşan kişilerin; ulusal ve uluslararası düzeyde halk oyunları festivallerine katılan 
dernek ve kulüplerin faaliyetleri liyakat esasına göre denetlenmelidir. Böylelikle, hem yanlış aktarım 
ve uygulamaların önüne geçilmesi hem de halk oyunlarının özgün yapısının korunması mümkün 
hale gelebilecektir. 

KAYNAKÇA 

Altuntaş, Y. (1988). Halk oyunlarımızın sahnelenmesinde müzikle ilgili sorunlar. Halk Oyunlarının 
Sahnelenmesinde Karşılaşılan Problemler Sempozyumu Bildirileri. Ankara: Kültür ve 
Turizm Bakanlığı Milli Folklor Araştırma Dairesi Yayınları. 

Beyoğlu, Erzurum. (2012, 5 Nisan). Erzurum bar ekibi – Beyoğlu [Video]. YouTube. 
https://www.youtube.com/watch?v=6CHWgtTVeRw&t=166s 

Büyüköztürk, Ş., Kılıç Çakmak, E., Akgün, Ö. E., Karadeniz, Ş. & Demirel, F. (2014). Bilimsel araştırma 
yöntemleri (17. baskı). Ankara: Pegem Akademi Yayıncılık. 

Çakır, A. (1990). Halk oyunlarının korunmasının önemi. Milli Folklor Dergisi. 

Erden, A. (1998). Anadolu giysi kültürü. Ankara. 

Huizinga, J. (1995). Homo ludens: Oyunun toplumsal işlevi üzerine bir deneme. Ayrıntı Yayınları. ISBN 
975-539-099-5 

Kurt, B. (2016). ‘Ulus’un dansı: ‘Türk halk oyunları’ geleneğinin icadı. Pan Yayıncılık. ISBN 978-605-9646-
16-1 

Kurtişoğlu, B., Eravcı, A. (2015). Türk Halk Oyunlarının Sahnelenme Sürecinin Oyunlar ve İlgili Unsurlar 
Üzerinde Yarattığı Değişimler. 1. Uluslararası Müzik ve Dans Kongresi (06–08 Mayıs 2015, 
Diyarbakır). 

Turan, Z. (2023). Türk halk oyunları müziklerinde orkestral değişim. İçinde Güzel Sanatlar Üzerine Güncel 
Konular ve Araştırmalar. Özgür Yayınları. 

Uzunkaya, E. (2016). Türk halk danslarının millileşme ve sahneleme aşamasında modernizasyon çabaları ve 
değişim süreci. Eurasian Academy of Sciences: Eurasian Art & Humanities Journal. 

Yüksel, Ş. (2022, 3 Şubat). ZİLLER, KIBRISÇIK, KARAKÖY SEKMESİ, Bolu Yöresi [Video]. YouTube. 
https://www.youtube.com/watch?v=FDfmGOup9nA 

 

 

 

 

 



MODERNLEŞME SÜRECİNDE TOPLUMSAL 
KİMLİĞİN KORUNMASINDA HALK OYUNLARININ 

İŞLEVLERİ 
Mehmet KARPUZCU* Zeynel TURAN** 

Özet 

Türkiye Cumhuriyeti’nin ilanıyla birlikte başlayan modernleşme süreci, yalnızca siyasal ve ekonomik 
alanlarda değil, aynı zamanda kültürel yapıda da köklü dönüşümleri beraberinde getirmiştir. Bu dönüşüm, 
toplumsal yaşamın hemen her alanına yansımış; eğitimden sanata, hukuk düzeninden gündelik hayata kadar geniş 
bir etki alanı yaratmıştır. Modernleşme, geleneksel kimliği tamamen ortadan kaldırmak yerine onu yeniden 
tanımlayarak dönüştürmeyi amaçlamış, böylelikle toplumsal hafızanın sürekliliğini sağlayacak bir sentez ortaya 
çıkarmıştır. Dil, din, sanat ve toplumsal normlarla şekillenen geleneksel kimlik, modernleşmenin etkisiyle farklı bir 
boyut kazanmış; yerel değerlerle evrensel gelişmeler arasında yeni bir denge kurulmuştur. Bu süreçte halk oyunları, 
toplumsal kimliğin korunması ve aktarılması bakımından önemli bir araç haline gelmiştir. Halk oyunları yalnızca 
bir eğlence biçimi değil, aynı zamanda kültürel mirasın yaşatılması, toplumsal dayanışmanın güçlendirilmesi ve 
milli kimliğin pekiştirilmesi açısından işlevsel olmuştur. Cumhuriyet’in ilk yıllarında Halkevleri ve Köy Enstitüleri 
aracılığıyla halk oyunları sistematik bir şekilde derlenmiş, belgelenmiş ve eğitim süreçlerine dâhil edilmiştir. 
Böylelikle hem yerel çeşitlilik korunmuş hem de ortak bir ulusal kimlik inşasına katkı sağlanmıştır. Bireysel çabalar 
da bu gelişime önemli katkılar sunmuştur. Muzaffer Sarısözen, Ahmet Kutsi Tecer ve Mahmut Ragıp Gazimihal 
gibi isimler, Anadolu’nun farklı bölgelerinde yürüttükleri derleme faaliyetleriyle Türkiye’nin folklorik zenginliğini 
kayıt altına almış ve gelecek kuşaklara aktarmıştır. Ayrıca Selim Sırrı Tarcan’ın geliştirdiği “Tarcan Zeybeği”, halk 
oyunlarının modern koreografi anlayışıyla sentezlenerek ulusal bir sembole dönüşmesine örnek teşkil etmiştir. Bu 
örnek, halk oyunlarının yalnızca geleneksel bir öğe değil, aynı zamanda modernleşme sürecine uyum sağlayabilen 
dinamik bir sanat formu olduğunu göstermiştir.1970’lerden itibaren halk oyunları akademik bir disiplin olarak ele 
alınmaya başlanmış; üniversitelerde ders, seminer ve araştırma konusu haline gelmiştir. Böylece halk oyunları, 
sadece folklorik bir unsur olmaktan çıkarak bilimsel çalışmalara konu edilen çok boyutlu bir alan hâline gelmiştir. 
Günümüzde ise halk oyunları, ulusal ve uluslararası etkinliklerde Türkiye’nin kültürel kimliğini temsil eden bir 
diplomasi aracı olarak kullanılmaktadır. Festivaller, sergiler ve akademik konferanslar aracılığıyla halk oyunları 
hem Türkiye’nin kültürel mirasını dünyaya tanıtmakta hem de farklı kültürlerle etkileşim kurmasına imkân 
sağlamaktadır. Sonuç olarak halk oyunları hem geçmişin izlerini taşıyan hem de modernleşme sürecine uyum 
sağlayan dinamik bir kültürel unsur olarak toplumsal kimliğin korunmasında ve yeniden inşasında merkezi bir rol 
üstlenmiştir. Bugün de halk oyunları, ulusal birlik ve beraberliğin sembolü olmasının yanı sıra, kültürel sürekliliğin 
en güçlü taşıyıcılarından biri olarak önemini korumaktadır. 

 Anahtar Kelimeler: Modernleşme, Toplumsal Kimlik, Halk Oyunları, Kültürel Miras 

THE FUNCTIONS OF FOLK DANCES IN PRESERVING SOCIAL IDENTITY IN 
THE MODERNIZATION PROCESS 

Abstract 

With the proclamation of the Republic of Turkey, the process of modernization that ensued brought about 
profound transformations not only in the political and economic spheres but also within the cultural structure. This 
transformation permeated nearly every aspect of social life, exerting a wide-ranging influence from education to 
art, from the legal system to everyday practices. Rather than completely abolishing traditional identity, 
modernization sought to redefine and reconstruct it, thereby creating a synthesis that ensured the continuity of 
collective memory. Shaped by language, religion, art, and social norms, traditional identity acquired a new 
dimension under the influence of modernization, establishing a renewed balance between local values and universal 
developments. During this process, folk dances emerged as a significant instrument for the preservation and 
transmission of social identity. Far beyond being a mere form of entertainment, folk dances served functional 
purposes in sustaining cultural heritage, strengthening social cohesion, and consolidating national identity. In the 

* Yüksek Lisans Öğrencisi, Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Müzik Öğretmenliği Bölümü. 
** Doçent Doktor, Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi Türk Müziği Devlet Konservatuvarı Türk Halk Oyunları 
Bölümü. zturan@mehmetakif.edu.tr 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3211



Cumhuriyet döneminin kültür politikaları halk oyunlarını yalnızca folklorik bir öge olarak 
değil, aynı zamanda toplumsal bütünlüğü pekiştiren, milli birlik ve aidiyet duygusunu güçlendiren 
stratejik bir unsur olarak değerlendirmiştir. Cumhuriyet’in ilk yıllarından itibaren halk oyunlarına 
yönelik sistemli çalışmalar yürütülmeye başlanmış; bu çalışmalar, halk kültürünü belgelemek, 
idealize edilmiş bir biçimde yeniden üretmek ve modernleştirilmiş bir estetikle halka sunmak amacı 
taşımıştır. Halkevleri, Türk Ocakları ve halk eğitim merkezleri gibi kurumlar aracılığıyla halk 
oyunlarının derlenmesi, sınıflandırılması, sahneye uyarlanması ve genç kuşaklara aktarılması için 
yoğun çaba sarf edilmiştir. Bu bağlamda halk oyunları, bir “kültürel reform” alanı olarak 
değerlendirilmiş hem kültürel mirasın koruyucusu hem de yeni toplumsal normların taşıyıcısı olma 
rolünü üstlenmiştir. 

Ayrıca bu alanda bireysel girişimler de büyük önem taşımıştır. Türkiye’nin çeşitli 
bölgelerinde yapılan derleme çalışmaları, halk oyunlarının sistematik biçimde belgelenmesine katkı 
sağlamış, bu oyunların müzikleri, figür yapıları, kıyafetleri ve sahne düzenlemeleri kayıt altına 
alınarak zengin bir kültürel arşiv oluşturulmuştur. Bu sürecin önemli aktörlerinden biri olan 
Alparslan Tarcan gibi isimler, halk oyunlarını sahne sanatları estetiğiyle buluşturarak, geleneksel 
biçimlerin özgünlüğünü bozmadan modern koreografi teknikleriyle sentezlemeye çalışmıştır. 
Özellikle Tarcan Zeybeği gibi örnekler, halk oyunlarının yalnızca kırsal yaşamın bir uzantısı değil, 
aynı zamanda şehirli bir izleyici kitlesine hitap eden ve ulusal kimlik kurgusunun bir parçası hâline 
gelen sanat formları olduğunu göstermektedir. Bu süreç, aynı zamanda kültürün sürekliliği ve 
dönüşümü arasındaki dengeyi sağlayan önemli bir aşamayı da temsil etmektedir. 

Halk oyunlarının sahnelenmesiyle birlikte, bu oyunlar yalnızca ritüelistik ve geleneksel 
bağlamından sıyrılmamış, aynı zamanda yeni bir temsil alanı kazanarak eğitim, sanat ve diplomasi 
gibi alanlara da nüfuz etmiştir. Eğitim kurumlarında, özellikle ilkokul ve ortaöğretim düzeyinde halk 
oyunlarına yer verilmesi, yerel kültürel bilincin erken yaşlarda kazandırılmasına yönelik bir strateji 
olarak değerlendirilmiştir. Bu, aynı zamanda merkeziyetçi bir eğitim anlayışı içinde, farklı bölgesel 
kültürlerin ortak bir ulusal çatı altında yeniden yorumlanmasına imkân tanımıştır. Üniversitelerin 
konservatuvar, güzel sanatlar fakülteleri ve beden eğitimi bölümleri halk oyunlarını hem pratik hem 
de teorik düzlemde incelemeye başlamış, bu alan akademik bir disiplin kimliği kazanmıştır. 

1970’li yıllardan itibaren halk oyunlarına yönelik akademik ilginin artmasıyla birlikte, bu 
geleneksel formlar artık yalnızca folklorik bir değer olarak değil, aynı zamanda bir araştırma ve 
eğitim konusu olarak ele alınmaya başlanmıştır. Bu dönemde gerçekleştirilen ulusal ve uluslararası 
sempozyumlar, derlemeler, akademik yayınlar ve tez çalışmaları halk oyunlarının bilimsel bir 
perspektifle ele alınmasını sağlamış; böylece halk oyunları, yalnızca performatif bir değer değil, aynı 
zamanda kültürel antropoloji, sosyoloji ve tarih gibi disiplinlerle kesişen çok boyutlu bir inceleme 
nesnesi hâline gelmiştir. Günümüzde ise halk oyunları, lisans ve lisansüstü düzeyde eğitim veren 
kurumlarda öğretilmekte, çeşitli projelerle belgelenmekte ve UNESCO gibi uluslararası 
platformlarda kültürel miras unsuru olarak temsil edilmektedir. 

Yürütülen araştırma neticesinde ortaya çıkan bulgular, halk oyunlarının Türkiye’nin 
modernleşme sürecinde yalnızca geçmişin izlerini taşıyan kültürel öğeler olmakla kalmayıp, aynı 
zamanda geleceğe yönelik toplumsal kimlik inşasında aktif rol oynayan çift yönlü bir işlev 
üstlendiğini göstermektedir. Bu oyunlar, bir yandan yerel kültürel mirasın korunmasına ve 
sürdürülmesine katkı sağlamakta, diğer yandan da Cumhuriyet dönemiyle birlikte ivme kazanan 
modernleşme dinamikleri doğrultusunda yeni bir toplumsal yapıya entegre edilerek kültürel 
sürekliliğin sağlanmasında önemli bir araç olarak işlev görmektedir. Halk oyunları, bu bağlamda, 
yalnızca geçmişe ait nostaljik bir değer değil; aynı zamanda çağdaş kimlik politikalarının merkezinde 
yer alan, değişen toplumsal ihtiyaçlara yanıt verebilen, canlı ve dönüşen bir kültürel unsur olarak 
değerlendirilmektedir. 

Sonuç olarak günümüz Türkiye’sinde halk oyunlarının bu işlevsel rolünü sürdürdüğü ve 
çeşitli toplumsal alanlarda etkin biçimde kullanıldığı gözlemlenmektedir. Özellikle kültürel 

diplomasi alanında, yurtdışında gerçekleştirilen festivaller, resmi etkinlikler ve kültürel tanıtım 
programlarında halk oyunlarının temsil gücü giderek artmaktadır. Bu temsil gücü, Türkiye’nin hem 
kültürel çeşitliliğini hem de tarihsel sürekliliğini görünür kılmakta; aynı zamanda küreselleşen 
dünyada yerel kimliklerin korunmasına yönelik önemli bir karşı duruş olarak ortaya çıkmaktadır. 
Böylece halk oyunları, bir yandan geçmişin izlerini taşıyan otantik bir anlatı formu olarak değer 
görürken, diğer yandan da ulus-devlet kimliğinin günümüzdeki yeniden üretim süreçlerinde aktif 
bir rol üstlenmektedir. 

KAYNAKÇA 

And, M. (1977). Oyun ve Bügü: Türk Kültüründe Oyun Kavramı. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları. 

Aytaç, A. (2006). Cumhuriyet Döneminde Halk Oyunları ve Halkevleri. Milli Folklor, 18(71), 29–37. 

Berkes, N. (1964). The Development Of Secularism İn Turkey. Mcgill University Press. 

Çelik, A. (2012). Cumhuriyet Dönemi Halk Kültürü ve Modernleşme. Türk Kültürü Dergisi, 77, 72-85. 

Ergin, A. (2015). Cumhuriyetin Kültürel Reformları ve Toplumsal Değişim. Toplumsal Yapı, 12(2), 120-
130. 

Demirtaş, H. (2016). Halk Oyunlarının Eğitsel İşlevi ve Gençlik Üzerindeki Etkileri. Gazi Üniversitesi 
Yayınları. 

Eisenstadt, S. N. (2000). Modernleşme ve Toplumsal Değişim. Kültürel Yayım. 

Gazimihal, M. R. (1952). Türk Halk Oyunları Kılavuzu. Ankara: Maarif Matbaası. 

Giddens, A. (1990). The Consequences Of Modernity. Polity Press. 

Göle, N. (1997). Modern Mahrem: Medeniyet ve Örtünme. Metis Yayınları. 

Habermas, J. (1987). The Theory Of Communicative Action (Vol. 2). Beacon Press. 

Habermas, J. (1987). The Theory Of Communicative Action (Vol. 2). Beacon Press. 

Inglehart, R., & Baker, W. E. (2000). Modernization, Cultural Change, And The Persistence Of 
Traditional Values. American Sociological Review, 65(1), 19-51. 

Mardin, Ş. (1973). Süleymanın Yeri: Türkiye’de Modernleşme ve Toplumsal Değişim. İletişim Yayınları. 

Köse, D. (2020). Türk Dil Kurumu ve Dildeki Modernleşme Süreçleri. Dil Araştırmaları Dergisi, 35(1), 12-
27. 

Küçük, M. (2018). Cumhuriyet Dönemi Türk Halk Müziği ve Modernleşme Süreci. İstanbul Üniversitesi 
Yayınları. 

Mardin, Ş. (2000). The Genesis Of Young Ottoman Thought: A Study İn The Modernization Of Turkish 
Political İdeas. Syracuse University Press. 

Özdemir, M. (2015). Cumhuriyet Dönemi Halk Oyunları ve Kültürel Kimlik. Ankara Üniversitesi 
Yayınları. 

Öztürkmen, A. (1998). Türkiye’de Folklor ve Milliyetçilik. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Smith, A. D. (1991). National İdentity. University Of Nevada Press. 
Hobsbawm, E. J. (1983). Ulusların İcadı: Milliyetçilik Üzerine Denemeler. Cambridge University 
Press. 



Turan, M. (2013). Kültürel Miras Bağlamında Halk Oyunlarının Korunması Ve Aktarımı. Anadolu 
Üniversitesi Yayınları. 

Yardımcı, M. (2010). Geleneksel Kültürden Sahne Sanatına: Halk Oyunlarında Dönüşüm. İstanbul: 
Boğaziçi Yayınları. 

Gök, F. (2005). Türkiye’de Öğretmen Yetiştirme Politikaları ve Köy Enstitüleri. Eğitim Bilim Toplum 
Dergisi, 3(12), 34–45. 

Kocabaş, K. (2025). Köy Enstitüleri ve halk oyunları. Milas Önder. 

Akyüz, Y. (2014). Türk Eğitim Tarihi: M.Ö. 1000- M.S. 2014 (20. baskı). Ankara: Pegem Akademi. 

Gür, B. S. (2012). Köy Enstitüleri: Eğitimde Fırsat Eşitliği ve Sosyal Adalet. Sosyoekonomi Dergisi, 17(3), 
85–102. 

Varış, F. (1976). Eğitimde Planlama. Ankara: Ankara Üniversitesi Eğitim Fakültesi Yayınları. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Turan, M. (2013). Kültürel Miras Bağlamında Halk Oyunlarının Korunması Ve Aktarımı. Anadolu 
Üniversitesi Yayınları. 

Yardımcı, M. (2010). Geleneksel Kültürden Sahne Sanatına: Halk Oyunlarında Dönüşüm. İstanbul: 
Boğaziçi Yayınları. 

Gök, F. (2005). Türkiye’de Öğretmen Yetiştirme Politikaları ve Köy Enstitüleri. Eğitim Bilim Toplum 
Dergisi, 3(12), 34–45. 

Kocabaş, K. (2025). Köy Enstitüleri ve halk oyunları. Milas Önder. 

Akyüz, Y. (2014). Türk Eğitim Tarihi: M.Ö. 1000- M.S. 2014 (20. baskı). Ankara: Pegem Akademi. 

Gür, B. S. (2012). Köy Enstitüleri: Eğitimde Fırsat Eşitliği ve Sosyal Adalet. Sosyoekonomi Dergisi, 17(3), 
85–102. 

Varış, F. (1976). Eğitimde Planlama. Ankara: Ankara Üniversitesi Eğitim Fakültesi Yayınları. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

YAPISAL ANALİZ BAĞLAMINDA EDİRNE YÖRESİ 
HALK OYUNLARININ TÜR–BİÇİM– ALT TÜR–ALT 

BİÇİM SINIFLAMASI 
Mert CANER* 

Özet 

Türkiye’de halk oyunları alanında tür ve biçim başlıklı birçok önemli çalışma vardır. Bu çalışmaların pek 
çoğunda sınıflandırma çalışmalarına rastlamak mümkündür. Ancak, yapılan çalışmalar incelendiğinde tür ve biçim 
üzerine gerçekleştirilen sınıflandırma çalışmalarının genel olarak sadece bir üst başlık halinde kaldığı 
görülmektedir. Oluşturulan üst başlıklara ait, genelden özele gelerek alt başlıkların oluşturulmadığı ve detaylı bir 
açıklamanın yapılmamasına ek olarak, örneklem evrenini oluşturan oyunlar üzerinde bilimsel bir analiz sistemine 
uygun olarak çözümlenmemesine bağlı olarak konu bir bütünlük içerisinde yazıya aktarılamadığı için, çalışmalar 
yüzeysel olarak kalmakta ve konu kendi disiplini içerisinde bilimsel olma özelliğini tamamlayamamaktadır. 

‘‘Edirne Yöresi Halk Oyunlarının Tür – Alt Tür – Biçim – Alt Biçim İncelemesi’’ başlıklı bu çalışmada, Hora 
ve Karşılama türü halk oyunlarına ait oyunlar özelinde bütüncül ve tutarlı bir analizi yapılarak, bu oyun öbeklerinin 
Edirne yöresi özelinde türsel açıdan sınıflanması hedeflenmiştir. Yapılan sınıflama sonucunda bu oyun türlerin 
içerisinde yer alan alt türlerin belirlenmesi, oluşan biçimlerin tespit edilmesi, biçimlerin altında gruplaşan alt 
biçimlerin tanımlanması ile geniş ve kapsamlı bir çalışma ortaya konulmuştur. 

Anahtar Kelimeler: Biçim, Edirne, Halk Oyunları, Tür 

TYPE-FORM – SUB-TYPE – SUB-FORM CLASSIFICATION OF EDIRNE REGIONAL 
FOLK DANCE IN THE CONTEXT OF STRUCTURAL ANALYSIS 

Abstract 

There are many important studies on the subject of genre and form in the field of folk dances in Turkey. It 
is possible to come across classification studies in many of these studies. However, when the studies are examined, 
it is seen that the classification studies on type and form generally remain only in the form of a subheading. In 
addition to the fact that the subheadings belonging to the created parent titles, coming from general to specific, have 
not been created and no detailed explanation has been made, the subject cannot be written in integrity due to the 
fact that the games that make up the sample universe have not been analyzed in accordance with a scientific analysis 
system, the studies remain superficial and the subject cannot complete the scientific feature within its discipline.  

In this study titled ’Genre – Subgenre – Form – Subform Analysis of Folk Games of Edirne Region", a 
holistic and consistent analysis of Hora and Greeting type folk games in particular by making a holistic and 
consistent analysis, it is aimed to classify these game phrases in terms of genre in particular Edirne region. As a 
result of the classification, a wide and comprehensive study was put forward by determining the sub-types within 
these game types, determining the forms formed, and defining the sub-forms grouped under the forms. 

Keywords: Form, Edirne, Folk Dances, Genre 

TÜR VE BİÇİM KAVRAMLARI 

Tür Kavramı 

Belirli bir kategori içindeki nesneleri, varlıkları veya kavramları tanımlayan ve ortak 
özelliklere sahip olan daha özel bir gruptur.  “Tür” kavramı, genellikle benzer özelliklere sahip olan 
ve belirli bir kategoriye ait olan nesneleri veya kavramları tanımlamak için kullanılan bir terimdir. 
Tür kavramı, çeşitli disiplinlerde belirli bir düzen ve sistematik düşünme sağlar. Bu kavram, 
organizasyonel yapıların ve sınıflandırma sistemlerinin temelini oluşturur ve araştırmalardan eğitim 
ve günlük yaşama kadar geniş bir uygulama yelpazesine sahiptir. “Tür” kavramı, birçok farklı alanda 
ve disiplinde kullanılır ve her alanda kendine özgü bir anlam ve işlevi vardır. Biyolojide tür, genetik 

* Doktora Öğrencisi, Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Halk Oyunları Doktora Ana Bilim Dalı Türk 
Halk Oyunları Doktora Programı. canermert22@gmail.com, ORCID: 0000-0002-8886-3489. 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3212



belirlenmiştir. Hora türü oyunlar içerisinde bulunan 28 oyunun 20 farklı yapısı incelendiğinde 28 
oyunun, düz sıra, yarım daire ve daire     biçimlerinin olduğu sonucuna varılmıştır. Bu oyunlar 
içerisinde yer alan yedi adet oyunun ise hora türü oyunlar içerisinde alt biçim özelliği göstererek 
karşılıklı düz sırada oynandığı belirlenmiştir. 

Gerçekleştirilen çalışma sonucunda Edirne yöresi halk oyunlarında icra edilen oyunlar               
yapısal analiz bağlamında incelendiğinde yöre oyunları içerisinde icra edilen karşılama                        
oyunlarının bir türü özelliği göstermediği belirlenmiştir. Yöre içerisinde bulunan karşılama                     
oyunları karşılama türü içerisinde icra edilmekte olan alt tür oyunlar olma özelliği göstermektedir.                   
Ek olarak; Yöre özelinde alt tür özelliği gösteren karşılama oyunları karşılama türüne ait                                     
olan biçimlerin yanı sıra karşılama türü özelinde olmayan bir farklı alt biçimde icra                                 
edilmektedir. 

Gerçekleştirilen çalışma sonucunda Edirne yöresi halk oyunlarında icra edilen oyunlar                 
yapısal analiz bağlamında incelendiğinde yöre oyunları içerisinde icra edilen Hora türü oyunların                       
hora türü içerisinde icra edilen oyunlar içerisinde olduğu belirlenmiştir. Hora türü oyunların                      
yapısal özellikleri bağlamında ise benzer yapılara ait olan oyunların alt tür özelliği gösterebilmesi 
nedeniyle alt tür özelinde bu çalışma neticesinde Sirtolar, Kabadayılar, Kasaplar, Mendil Havaları, 
Gaydalar ve Diğer oyunlar olarak alt tür sınıflandırılmasında başvurulmuştur. Ayrıca, Yöre özelinde 
alt benzer tür özelliğinde icra edilen oyunlar hora türüne ait olan biçimlerin yanı sıra hora türü 
özelinde olmayan bir farklı alt biçimde icra edilmektedir. 

ÖNERİ 

Yapısal analiz metodu, bir oyun kültürüne sahip toplumun danslarında bulunan                       
kavramları tanımlamak ve özellikleri belirlemek için kullanılmaktadır. Yapısal analiz metoduna                
yöre, dans ancak onu icra eden yerel bireylerin bakış açısı göz önünde tutulduğunda analiz                         
edilirse, oyun davranış kalıplarının tanımlanması, oyunların sınıflandırılarak gruplandırılması                                
ve karşılaştırılması ile dans kültürünün doğasında var olan özellikleri bütüncül bir şekilde                             
ortaya konulabilir. Bu bağlamda, bir dansın yapısal analizinde dansın bedenselleştiği ortam,                           
müzik ve dansı oluşturan eylemsel bütünlük bir arada incelenerek tüm bu bilgileri kapsayan                             
dansa ait kimlik bilgileri’nin oluşturulması ile dans hareketlerini oluşturan yapıların                                        
ortaya çıkarılması, bizlerin bir kültüre ait dans geleneğini anlamlandırarak somut olmayan                              
kültür mirasının teori aşamasından uygulama aşamasına geçişini ilişkilendirmemize sağlayacak                        
bir köprü vazifesi görevini üstlenecektir. Bu durumun sonucu ise, halk oyunları alanı                               
içerisinde geçmişten günümüze bir sorun teşkil eden, halk oyunlarında tür, alt tür, biçim ve                                     
alt biçim kavramlarını içeren sınıflama çalışmalarında oldukça zengin bir veri havuzuna                                      
alan özelinde bilimsel olarak sahip olmamızı sağlayacaktır. Bilimsel bir bilginin temel basamakları 
olan; bilme, kavrama, uygulama, analiz, sentez ve değerlendirme basamakları üzerinde yapısal dans                 
analizine göre gerçekleştirilecek olan uygulamalar alan disiplini içerisinde kendine özgü                                  
olan jargonunun oluşmasına sebep olarak halk oyunlarının kültürel ve sanatsal yönleri bilimsel 
olarak desteklenecektir. 

KAYNAKÇA 

And, M. (1964). Türk Köylü Dansları. İstanbul: İzlem Yayınları. 

Aşkar, F. (2024). Koreografide Metodolojik Çözümleme: Bu100deN (Danslı Anlatı)  ‘Birleşim’ Örneği. 
International Journal of Contemporary Educational Studies (IntJCES), 10(1), 16-30. Doi: 10. 61 087 
/ IntJCES. 2024.12i 

Aydın, C. (2002). Lise Halk Oyunları Ders Kitabı. Ankara: Millî Eğitim Bakanlığı. 

Baykurt, Ş. (1996). Halk Oyunlarımızın Tip ve Form Özelliklerine Göre Tasnifi Hususunda Bazı Düşünceler. 
Türk Halk Oyunları Semineri, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 



belirlenmiştir. Hora türü oyunlar içerisinde bulunan 28 oyunun 20 farklı yapısı incelendiğinde 28 
oyunun, düz sıra, yarım daire ve daire     biçimlerinin olduğu sonucuna varılmıştır. Bu oyunlar 
içerisinde yer alan yedi adet oyunun ise hora türü oyunlar içerisinde alt biçim özelliği göstererek 
karşılıklı düz sırada oynandığı belirlenmiştir. 

Gerçekleştirilen çalışma sonucunda Edirne yöresi halk oyunlarında icra edilen oyunlar               
yapısal analiz bağlamında incelendiğinde yöre oyunları içerisinde icra edilen karşılama                        
oyunlarının bir türü özelliği göstermediği belirlenmiştir. Yöre içerisinde bulunan karşılama                     
oyunları karşılama türü içerisinde icra edilmekte olan alt tür oyunlar olma özelliği göstermektedir.                   
Ek olarak; Yöre özelinde alt tür özelliği gösteren karşılama oyunları karşılama türüne ait                                     
olan biçimlerin yanı sıra karşılama türü özelinde olmayan bir farklı alt biçimde icra                                 
edilmektedir. 

Gerçekleştirilen çalışma sonucunda Edirne yöresi halk oyunlarında icra edilen oyunlar                 
yapısal analiz bağlamında incelendiğinde yöre oyunları içerisinde icra edilen Hora türü oyunların                       
hora türü içerisinde icra edilen oyunlar içerisinde olduğu belirlenmiştir. Hora türü oyunların                      
yapısal özellikleri bağlamında ise benzer yapılara ait olan oyunların alt tür özelliği gösterebilmesi 
nedeniyle alt tür özelinde bu çalışma neticesinde Sirtolar, Kabadayılar, Kasaplar, Mendil Havaları, 
Gaydalar ve Diğer oyunlar olarak alt tür sınıflandırılmasında başvurulmuştur. Ayrıca, Yöre özelinde 
alt benzer tür özelliğinde icra edilen oyunlar hora türüne ait olan biçimlerin yanı sıra hora türü 
özelinde olmayan bir farklı alt biçimde icra edilmektedir. 

ÖNERİ 

Yapısal analiz metodu, bir oyun kültürüne sahip toplumun danslarında bulunan                       
kavramları tanımlamak ve özellikleri belirlemek için kullanılmaktadır. Yapısal analiz metoduna                
yöre, dans ancak onu icra eden yerel bireylerin bakış açısı göz önünde tutulduğunda analiz                         
edilirse, oyun davranış kalıplarının tanımlanması, oyunların sınıflandırılarak gruplandırılması                                
ve karşılaştırılması ile dans kültürünün doğasında var olan özellikleri bütüncül bir şekilde                             
ortaya konulabilir. Bu bağlamda, bir dansın yapısal analizinde dansın bedenselleştiği ortam,                           
müzik ve dansı oluşturan eylemsel bütünlük bir arada incelenerek tüm bu bilgileri kapsayan                             
dansa ait kimlik bilgileri’nin oluşturulması ile dans hareketlerini oluşturan yapıların                                        
ortaya çıkarılması, bizlerin bir kültüre ait dans geleneğini anlamlandırarak somut olmayan                              
kültür mirasının teori aşamasından uygulama aşamasına geçişini ilişkilendirmemize sağlayacak                        
bir köprü vazifesi görevini üstlenecektir. Bu durumun sonucu ise, halk oyunları alanı                               
içerisinde geçmişten günümüze bir sorun teşkil eden, halk oyunlarında tür, alt tür, biçim ve                                     
alt biçim kavramlarını içeren sınıflama çalışmalarında oldukça zengin bir veri havuzuna                                      
alan özelinde bilimsel olarak sahip olmamızı sağlayacaktır. Bilimsel bir bilginin temel basamakları 
olan; bilme, kavrama, uygulama, analiz, sentez ve değerlendirme basamakları üzerinde yapısal dans                 
analizine göre gerçekleştirilecek olan uygulamalar alan disiplini içerisinde kendine özgü                                  
olan jargonunun oluşmasına sebep olarak halk oyunlarının kültürel ve sanatsal yönleri bilimsel 
olarak desteklenecektir. 

KAYNAKÇA 

And, M. (1964). Türk Köylü Dansları. İstanbul: İzlem Yayınları. 

Aşkar, F. (2024). Koreografide Metodolojik Çözümleme: Bu100deN (Danslı Anlatı)  ‘Birleşim’ Örneği. 
International Journal of Contemporary Educational Studies (IntJCES), 10(1), 16-30. Doi: 10. 61 087 
/ IntJCES. 2024.12i 

Aydın, C. (2002). Lise Halk Oyunları Ders Kitabı. Ankara: Millî Eğitim Bakanlığı. 

Baykurt, Ş. (1996). Halk Oyunlarımızın Tip ve Form Özelliklerine Göre Tasnifi Hususunda Bazı Düşünceler. 
Türk Halk Oyunları Semineri, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Demirbağ, İ. (2016). Geleneksel Türk Kadın Giyiminde Dival İşi ve Örnekleri, Motif Akademi Halkbilimi 
Dergisi, 9(18), 291-296. 

Erkan, S. (2012). Beden Dili ve Dans Eğitiminin Oyunculuk Sanatındaki Yeri Üzerine Bir Yöntem Önerisi 
(Doktora Tezi), Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, İzmir. 

Ötken, N. (2002). Türk Halk Oyunlarında Kullanılan Teme Hareketlerin Tespiti ve                     Anatomik 
Analizi (Sanatta Yeterlik Tezi), İstanbul Teknik Üniversitesi Sosyal                               Bilimler 
Enstitüsü Temel Bilimler Ana Sanat Dalı Türk Halk Müziği Programı, İstanbul 

Özbilgin, M. Ö. (1995), Türk Halk Oyunlarında Tür ve Biçim Sorunu (Yüksek Lisans Tezi), Ege 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Halk Oyunları Ana Bilim Dalı, İzmir. 

Şahin, M. (2009). Türk Halk Oyunları Türlerine Göre Asma Davulun İncelenmesi (Sanatta Yeterlik Tezi), 
İstanbul Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel Bilimler Ana Bilim Dalı Türk 
Halk Müziği Programı, İstanbul. 

Uzunkaya, E (2005), Halay Türü Oyunların Özellikleri, Dağılımı ve Hareket Yapılarının Analizi (Sanatta 
Yeterlilik Tezi), İstanbul Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

EKLER 

EK 1: EDİRNE YÖRESİ HALK OYUNLARININ TÜR – ALT TÜR – BİÇİM – ALT BİÇİM 
SINIFLAMASI 

 

Oyun İsmi Tür Alt Tür Biçim Alt Biçim 
Ah Tren Kara Tren Karşılama Edirne Yöresi 

Karşılama Oyunları 
Düz Sıra Karşılıklı 
Karşılıklı Düz Sıra 
Çember 

 
- 

Arzu ile Kamber Hora Gayda Yarım Daire - 
Bahçelerde Börülce Karşılama Edirne Yöresi 

Karşılama Oyunları 
Düz Sıra Karşılıklı 
Karşılıklı Düz Sıra 
Çember 

 
- 

Bakkallar Satıyor 
Karaca Üzüm 

Karşılama Edirne Yöresi 
Karşılama Oyunları 

Düz Sıra Karşılıklı 
Karşılıklı Düz Sıra 
Çember 

 
- 

Balkan Gaydası Hora Gayda Yarım Daire - 
Beylerbeyi 
Karşılaması 

Karşılama Edirne Yöresi 
Karşılama Oyunları 

Düz Sıra Karşılıklı 
Karşılıklı Düz Sıra 

 
- 

Bilal Oğlan Karşılama Edirne Yöresi 
Karşılama Oyunları 

- Yarım Daire 

Çalın Davulları 
(Selanik Havası) 

Hora Kabadayı Yarım Daire - 

Çoban Kızı Hora 7/8 lik Sirto Yarım Daire - 
Çobani Hora Mendil Havası - Karşılıklı Düz 

Sıra 
Debreli Hasan Hora Kabadayı Yarım Daire - 
Dere Geliyor Dere Karşılama Edirne Yöresi 

Karşılama Oyunları 
Düz Sıra Karşılıklı 
Karşılıklı Düz Sıra 
Çember 

 
- 

Deryalar Hora Mendil Havası 
Gayda 

- 
Yarım Daire 

Düz Sırada 
Karşılıklı 
- 

Dol Kara Bakır Karşılama Edirne Yöresi 
Karşılama Oyunları 

Düz Sıra Karşılıklı 
Karşılıklı Düz Sıra 
Çember 

 
- 

Dramanın İçinde Hora Mendil Havası - Düz Sırada 



ANADOLU ATEŞ DANSLARI: TÜRK HALK 
DANSLARINDA ATEŞ İMGESİ 

Muharrem FERATAN* 
Özet 

Anadolu’da ateşin geleneksel danslarla ilişkisi önemli bir miras olmasına rağmen, bu ilişkinin yeterince 
incelenmemiş olması bu araştırmanın temel problemidir. Bu nedenle makale, Anadolu halk kültüründe doğrudan 
ateş ile ilişkili dansları belirlemek, bu danslarda ateşin üstlendiği işlevleri incelemek ve ateşin hangi sembolik 
anlamlarla kültürel bellekte yer aldığını ortaya koymayı amaçlamaktadır. Ateş, insanlık tarihinin en eski 
dönemlerinden itibaren yalnızca bir doğa unsuru değil, aynı zamanda kutsallık, arınma, yaşam ve yeniden doğuşun 
sembolü olmuştur. Anadolu coğrafyasında da ateş kültü, çağlar boyunca farklı uygarlıkların inanç ve ritüellerinde 
merkezi bir rol üstlenmiştir. Hititlerden Urartulara, Friglerden Zerdüştlere ve Türk topluluklarına kadar birçok 
kültürde ateş; aileyi, bereketi, şifayı ve ilahi gücü simgeleyen kutsal bir unsur olarak karşımıza çıkmaktadır. Ateşin 
hareketli ve canlı doğası, birçok kültürde ateşin dansla özdeşleşmesine yol açmıştır. Anadolu gibi bir kültürler ve 
medeniyetler beşiğinde de ateş, dans ile ilişkilendirilmiş ve yılın belli günlerinde gerçekleşen Nevruz ve Hıdırellez 
gibi ritüelistik uygulamalar aracılığıyla kültürel bir miras olarak günümüze taşınmıştır. Bu ritüelistik 
uygulamalarda ateş çevresinde icra edilen geleneksel dansların yanı sıra, Anadolu’da kültürel, sosyal ve dini 
törenlerde doğrudan ateşle ilişkili danslara da rastlanmaktadır. Günümüzde Anadolu’da ateşle ilişkili danslar üç 
farklı bağlamda karşımıza çıkar: Köy seyirlik oyunlarında, dinî-tasavvufî ayinlerde ve eğlence amaçlı halk 
danslarında. Köy seyirlik oyunlarında ateş, dramatik anlatının hem aydınlatıcı hem de simgesel bir unsuru olarak 
kullanılırken, dinî danslarda ilahî aşkın ve manevî dönüşümün sembolüne dönüşmektedir. Halk dansları arasında 
yer alan ve doğrudan ateşle ilişkili olan Sinsin, Çayda Çıra, Mengi ve Ateşli Sırık Halayı gibi örneklerde ise ateş, 
eğlence ile inanç arasındaki sınırları aşarak cesaret, dayanıklılık, bereket ve uğurun kaynağı olarak işlev 
görmektedir. Bu bağlamda, Anadolu’da ateşle ilişkili danslar yani Anadolu ateş dansları hem kültürel belleği hem 
de toplumsal ve dini değerleri bir araya getiren çok boyutlu bir olguyu temsil etmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Türk Halkbilimi, Anadolu, Halk Dansları, Ateş, Sembolizm 

ANATOLIAN FIRE DANCES: THE IMAGE OF FIRE IN TURKISH FOLK DANCES 

Abstract 

Although the relationship between fire and traditional dances in Anatolia is an important heritage, the fact 
that this relationship has not been sufficiently studied is the main problem of this research. Therefore, this article 
aims to identify dances directly related to fire in Anatolian folk culture, examine the functions of fire in these dances, 
and reveal the symbolic meanings with which fire is associated in cultural memory. Fire has not only been a natural 
element since the earliest periods of human history, but also a symbol of sacredness, purification, life, and rebirth. 
In the geography of Anatolia, the cult of fire has played a central role in the beliefs and rituals of different 
civilizations throughout the ages. From the Hittites to the Urartians, Phrygians to the Zoroastrians and Turkish 
communities, fire has appeared in many cultures as a sacred element symbolizing family, fertility, healing, and 
divine power. Fire's dynamic and lively nature has led to its association with dance in many cultures. In a cradle of 
cultures and civilizations such as Anatolia, fire has also been associated with dance. It has been passed down to the 
present day as a cultural heritage through ritualistic practices such as Nevruz and Hıdırellez, which occur on certain 
days of the year. In addition to traditional dances performed around fire in these ritualistic practices, dances directly 
related to fire are also found in Anatolia's cultural, social, and religious ceremonies. Today, fire-related dances in 
Anatolia appear in three different contexts: village theater performances, religious-mystical ceremonies, and folk 
dances for entertainment. In village theater performances, fire is an illuminating and symbolic element of the 
dramatic narrative. In religious dances, fire symbolizes divine love and spiritual transformation. In folk dances 
directly related to fire, such as Sinsin, Çayda Çıra, Mengi, and Ateşli Sırık Halayı, fire transcends the boundaries 
between entertainment and belief, serving as a source of courage, endurance, fertility, and good luck. In this context, 
dances associated with fire in Anatolia, namely Anatolian fire dances, represent a multidimensional phenomenon 
that brings together cultural memory, social, and religious values. 

* Öğretim Görevlisi Doktor. Afyon Kocatepe Üniversitesi Afyon Meslek Yüksekokulu Yönetim ve Organizasyon 
Bölümü. mferatan@gmail.com.tr, ORCID: 0000-0002-8523-0088 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3213



yöresinde yaygın biçimde görülmektedir. “Sinsin” sözcüğü, Gagauz dilinde “gizlice” anlamına gelen 
bir zarf olarak kullanılmaktadır (Gaydarci ve ark., 1991:218). Anadolu’da ise bu dans, icra edildiği 
bölgeye göre sinsin, simsim, sinidi, çındır ya da yumruk oyunu gibi farklı adlarla anılmaktadır. 
Dansın üç temel unsuru bulunmaktadır. Bunlardan ilki, düğün evinin önünde veya açık bir alanda 
gece yakılan şenlik ateşi, ikincisi, icraya eşlik eden davul ve zurna gibi çalgılar, üçüncüsü ise ateşin 
etrafında toplanan erkeklerden oluşan topluluktur (Yıldırım, 2019: 223). 

Sinsin, erkeklerin ateş etrafında cesaret, çeviklik, yiğitlik ve dayanıklılıklarını sergiledikleri 
bu ritüeldir. Dolayısıyla meydanı ortasındaki Ateş de cesaret, dayanıklılık ve güç kaynağının 
sembolüdür. Dans sırasında ortaya çıkan dansçı ilk önce ateşe yaklaşarak ya da ateşin etrafında 
dönerek ateşle dans eder. Dansçılar burada ateşi manevi bir enerji ve güç kaynağı olarak algılarlar bu 
nedenle hareketlerini ona doğru yaparlar. Daha sonra çemberdeki diğer dansçılara dönerek onlara 
meydan okurlar. Kendine cesaretine güvenen dansçı ortadaki dansçıya ritim eşliğinde saldırır. 
Ortadaki dansçı ise darbe almadan kaçmaya çalışır. Dans bu meydan okumalar ile devam eder (Bkz. 
Şekil 8).  

 
Şekil 8. Sinsin (Kaynak URL-8) 

Sinsin ateşi sönmeğe başladığı zaman ise bütün dansçılar el ele vererek ve davulcu ve 
zurnacıyı da ortalarına alarak toplu halde halaya dururlar (Göldere, 2017: 147). Bu bağlamda Sinsin 
dansını, ateşten cesaret ve enerji almayı, kötülüklerden korunmayı ve toplumsal dayanışmayı bir 
arada barındıran ritüel bir performans olarak değerlendirilebiliriz. 

SONUÇ 

Ateş, insanlık tarihinin en eski araçlardan biri olarak yalnızca doğanın fiziksel bir unsuru 
değil, aynı zamanda inanç, ritüel ve kültürel kimliğinin merkezinde yer almıştır. İlk insan 
topluluklarının doğa karşısındaki kırılganlıklarını aşmalarına aracılık eden ateş, zamanla arınma, 
korunma, bereket, güç ve yeniden doğuşun sembolüne dönüşmüştür. Bu yönüyle ateş, Anadolu 
coğrafyasında farklı dönemlerde hüküm süren uygarlıkların dinî, toplumsal ve sanatsal 
yaşamlarında merkezi bir kült unsuru olarak varlığını sürdürmüştür. Nitekim Hititlerde ocak kültü 
aracılığıyla aile ve soyun devamlılığını, Urartularda ebedi kutsallığı, Friglerde ışık ve bereketi, 
Zerdüşt inancında ilahi varlığı, Türk kültür sisteminde ise aileyi, bereketi, şifayı ve arınmayı temsil 
etmiştir. 

Tarihsel süreç boyunca ateşin canlılığı ve hareketliliği insanları etkilemiş, bu durum birçok 
kültürde ateşin dans ile sembolleştirilmesine zemin hazırlamıştır. Ateş etrafında icra edilen 
törenlerde şekillenen danslar, kolektif yaşamı ve topluluk bilincini güçlendirerek kültürel sürekliliğin 
aktarımında önemli bir araç işlevi görmüştür. Türklerin Orta Asya’dan getirdikleri kültürel miras, 
Anadolu’nun yerleşik uygarlıkları ve İslam kültürü ile birleşerek, ateşin dansla bütünleştiği özgün 
ritüellerin ortaya çıkmasına olanak tanımıştır. 

Günümüz Anadolu’sunda ateşle ilişkili danslara; köy seyirlik oyunlarında, dinî-tasavvufî 
ayinlerde ve eğlence amaçlı halk danslarında rastlanmaktadır. Köy seyirlik oyunlarında ateş, 
dramatik anlatının hem aydınlatıcı hem de simgesel bir unsuru olarak kullanılırken, dinî danslarda 
ilahî aşkın ve manevî dönüşümün sembolüne dönüşmüştür. Halk dansları arasında yer alan Sinsin, 
Çayda Çıra, Mengi ve Ateşli sırık halayı gibi örneklerde ise ateş, eğlence ile inanç arasındaki sınırları 
aşarak cesaret, dayanıklılık, bereket ve uğurun kaynağı olarak işlev görmektedir. 

Sonuç itibarıyla ateş ve dans arasındaki ilişki, Anadolu kültürünün ritüel, estetik ve 
toplumsal boyutlarını bütünleyen güçlü bir miras niteliğindedir. Bu miras, geçmişten günümüze 
aktarılan kültürel kodların sürekliliğini sağlayarak hem bireysel hem de toplumsal kimliğin yeniden 
inşasında önemli bir rol üstlenmektedir. Dolayısıyla günümüzde Anadolu’da hâlâ icra edilen ateş 
dansları, yalnızca ritüelistik bir unsur değil, aynı zamanda Anadolu insanının doğa, toplum ve kutsal 
ile kurduğu ilişkinin sembolik ve sanatsal bir ifadesi olarak değerlendirilmektedir. 

KAYNAKÇA 

Abakay, M. A. (2000). Çayda Çıra’nın Hikâyesi-1, Diyarbakır Kültür Sanat Bülteni, Diyarbakır: Kültür 
Müdürlüğü Yayın Organı. 

Acar, H. (2020) Kültürel ve sosyal bağlamında törenler 'Burdur örneği' (Yayımlanmamış Doktora tezi). 
Süleyman Demirel Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. Isparta. 

Aça, M. (2021) Altaylardan Anadolu’ya Bir Sağaltma Unsuru: Ateş. (Ed. Mustafa Aça-Mehmet Ali 
Yolcu), Geçmişten Geleceğe Avrasya, içinde 290-314, Çanakkale: Paradigma yay. 

Ahmed Eflâkî. (1973) Menâkıbu’l-Ârifîn, (Çev. Tahsin Yazıcı), İstanbul: Hürriyet yayınları 

Akın, B. (2020). Kızılbaş Oğuzlar ve Şah İsmail’in Anayurdu Diyarbakır. İstanbul: Kitabevi Yayınları. 

Akkuş, M. (2013). Ateş ve Ocak Kültünün Anadolu’da Yaygınlaşmasında Moğolların Etkisi. Türk 
Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi. 68, 15-32. 

And, M. (2016). Oyun ve Bügü. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Avcı Kurt, E. (2023). Yaşayan Ateş Kültü: Sanat ve Mitlerde Ateşin Sembolizmi. BELGÜ, Özel Sayı, 242-
255. 

Aydın, M. (2024). Eski Anadolu’da Ateş Kültü. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Velî Araştırma Dergisi, 111, 
427-437. 

Bachelard, G. (1995). Ateşin Psikanalizi. (Çev. Aytaç Yiğit), İstanbul: Bağlam yayınları. 

Bekki, S. (2007). Ateş Etrafında Oluşan Halk İnanışları ve Nevruz Ateşi. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş 
Velî Araştırma Dergisi 41, 249-254. 

Bozgun, Ş. (2021). Hititler’de Ateş Kültü ve Tanrı DPahhur (I). Colloquium Anatolicum, 20, 51-81. 

Çay, A. (1985). Türk Ergenekon Bayramı Nevruz. Ankara: İleri Yayınları 

Çilingiroğlu, A. ve Sağlamtimur, H. (1999) Van-Ayanis Urartu Kalesi Kazıları 1997. 20. KST, C.I, 
Ankara,1988, 527-541. 

Çoruhlu, Y. (2020). Türk Mitolojisinin Ana Hatları. İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Demirsipahi, C. (1975). Türk Halk oyunları. Ankara: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Elçi, A. (1999). Semah Geleneğinin Uygulanması. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi. 12, 
171-184. 

Evliyâ Çelebi (2001). Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi. c. 4. (Haz. Yücel Dağlı, Seyit Ali Kahraman). İstanbul: 
YKY 

Feratan, M. (2023) Türkiye Sahası Türk Halk Danslarında Hayvan Sembolizmi. (Yayımlanmamış 
Doktora tezi), Uşak üniversitesi, Uşak Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü. Uşak 

Fromm, E. (1990). Rüyalar Masallar Mitoslar (Sembol Dilinin Çözümlenmesi). (Çev. Aydın Arıtan, Kaan 
H. Ökten), İstanbul: Arıtan Yayınevi. 



Gaydarci, G. A. (1991). Gagauz Türkçesinin Sözlüğü. N. A. Baskakov (Chief Ed.). (Çev. İsmail Kaynak 
ve Mecit Doğru) Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları 

Gazimihal, M. R. (1991). Türk Halk Oyunları Kataloğu-I (Haz. Nail Tan) Ankara: Kültür Bakanlığı Halk 
Kültürünü Araştırma Dairesi Yayınları. 

Göldere, S. (2017). Anadolu Köylü Temsilleri Oyun ve Ritüel Kalıpları. 9. Milletlerarası Türk Halk 
Kültürü Kongresi bildirileri (Cilt 3) içinde ss. 135-150. Ankara: T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 

Gölpınarlı, A. (1990). Hacı Bektaş Velayetnamesi: Manakıb-ı Hacı Bektaş-ı Veli ‘Velâyetnâme’. İstanbul: 
İnkılap Kitabevi. 

Gülyüz, B. G. (2019). İslam Öncesi Türk Kültüründe Ateş ve Ateşe Hükmedenler (Maddi Kültür İzleri 
Işığında). Trakya Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 9(17), 201-223. 

Güzel, A. (2021). Kaygusuz Abdal Külliyatı. Ankara: Türk Dil Kurumu. 

İbn Battûta. (2004). İbn Battûta Seyahatnamesi, C. I-II. (Çev. Sait Aykut) 3.  İstanbul: Yapı Kredi Yayınları  

İbn Hallikân. (1978). Vefeyâtu’l-Âyân ve Enbâu Ebnâi'z-Zaman. (Der. İhsan Abbas), Beyrut: Dâr Sâdar. 

İmer, A. (1957). Halkalı’da Hıdırellez. Türk Folklor Araştırmaları, 4(96), 1523-1535. 

Kılıçkıran, M. N. (1990) Ayların Gelininde Umut ve Dilek Günü. Milli Kültür, 72, 32-36. 

Kiras, E. (2017) Demir Çağ Anadolu’sunda Ateş Kültü: Antik Kaynaklar ve Arkeolojik Bulgular. 
(Yayımlanmamış Yüksek lisans tezi) İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Köksal, M. F. ve Şaban Kırlı. (2013). Âşık Paşa’nın Sema Risalesi: Risâle Fî Beyâni’s-Semâ, TÜBAR-
XXXIII, 165-206. 

Ligetti, L. (1986). Bilinmeyen İç Asya. (Çev. Sadrettin Karatay), Ankara: TTK. 

Memişoğlu, F. (1959) Brüksel Sergisi ve Çaydaçıra. Türk Folklor Araştırmaları Dergisi, 116, 1867-1869. 

Mevlâna, Celaleddin Rumi. (2010) Mesnevi I-II-III (3 Kitap 6 Cilt)- (Haz: Adnan Karaismailoğlu) 
Konya: Konya Valiliği İl Kültür ve Turizm Müd. 

Mirandola. G. P. (2017). İnsanın Değeri Üzerine Söylev. (Çev. Dilek Boz, Celal Abbas Nas) Ankara: 
Herdem Kitap Yayınevi. 

Nöldeke, T.  (1879) Geschichte der Perser und Araber zur Zeit der Sasaniden aus der arabischen 
Chronik des Tabari: Übersetzt und mit ausführlichen Erläuterungen und ergänzungen 
Versehn  Public Domain Mark 1.0 

Ocak, A. Y. (2009). Alevi ve Bektaşi İnançlarının İslam Öncesi Temelleri. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Ozan, M. (2011). Türklerde Ateş Kültü ve Yeni Gün Anlayışı. Kültür Evreni Sosyal Bilimler Dergisi, 9, 9-
29. 

Özdemir, D. ve Çak, Ş. E. (2022). Bir Demistifkasyon Örneği: Semahtan Kol Oyunu ve Mengiye, 
Etnomüzikoloji Dergisi, 2, 187-107 

Özhan, M. (1997) Türkiye’deki Dramatik Köy Seyirlik Oyunları Üzerine Bir Atlas Denemesi. V. 
Milletlerarası Türk Halk Kültürü Kongresi Halk Müziği, Oyun, Tiyatro, Eğlence Seksiyon Bildirileri, 
içinde ss. 292-313. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları,  

Pyne, S. J. (2001). Fire: A Brief History. Seattle and London: University of Washington Press.   



Gaydarci, G. A. (1991). Gagauz Türkçesinin Sözlüğü. N. A. Baskakov (Chief Ed.). (Çev. İsmail Kaynak 
ve Mecit Doğru) Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları 

Gazimihal, M. R. (1991). Türk Halk Oyunları Kataloğu-I (Haz. Nail Tan) Ankara: Kültür Bakanlığı Halk 
Kültürünü Araştırma Dairesi Yayınları. 

Göldere, S. (2017). Anadolu Köylü Temsilleri Oyun ve Ritüel Kalıpları. 9. Milletlerarası Türk Halk 
Kültürü Kongresi bildirileri (Cilt 3) içinde ss. 135-150. Ankara: T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı. 

Gölpınarlı, A. (1990). Hacı Bektaş Velayetnamesi: Manakıb-ı Hacı Bektaş-ı Veli ‘Velâyetnâme’. İstanbul: 
İnkılap Kitabevi. 

Gülyüz, B. G. (2019). İslam Öncesi Türk Kültüründe Ateş ve Ateşe Hükmedenler (Maddi Kültür İzleri 
Işığında). Trakya Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 9(17), 201-223. 

Güzel, A. (2021). Kaygusuz Abdal Külliyatı. Ankara: Türk Dil Kurumu. 

İbn Battûta. (2004). İbn Battûta Seyahatnamesi, C. I-II. (Çev. Sait Aykut) 3.  İstanbul: Yapı Kredi Yayınları  

İbn Hallikân. (1978). Vefeyâtu’l-Âyân ve Enbâu Ebnâi'z-Zaman. (Der. İhsan Abbas), Beyrut: Dâr Sâdar. 

İmer, A. (1957). Halkalı’da Hıdırellez. Türk Folklor Araştırmaları, 4(96), 1523-1535. 

Kılıçkıran, M. N. (1990) Ayların Gelininde Umut ve Dilek Günü. Milli Kültür, 72, 32-36. 

Kiras, E. (2017) Demir Çağ Anadolu’sunda Ateş Kültü: Antik Kaynaklar ve Arkeolojik Bulgular. 
(Yayımlanmamış Yüksek lisans tezi) İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Köksal, M. F. ve Şaban Kırlı. (2013). Âşık Paşa’nın Sema Risalesi: Risâle Fî Beyâni’s-Semâ, TÜBAR-
XXXIII, 165-206. 

Ligetti, L. (1986). Bilinmeyen İç Asya. (Çev. Sadrettin Karatay), Ankara: TTK. 

Memişoğlu, F. (1959) Brüksel Sergisi ve Çaydaçıra. Türk Folklor Araştırmaları Dergisi, 116, 1867-1869. 

Mevlâna, Celaleddin Rumi. (2010) Mesnevi I-II-III (3 Kitap 6 Cilt)- (Haz: Adnan Karaismailoğlu) 
Konya: Konya Valiliği İl Kültür ve Turizm Müd. 

Mirandola. G. P. (2017). İnsanın Değeri Üzerine Söylev. (Çev. Dilek Boz, Celal Abbas Nas) Ankara: 
Herdem Kitap Yayınevi. 

Nöldeke, T.  (1879) Geschichte der Perser und Araber zur Zeit der Sasaniden aus der arabischen 
Chronik des Tabari: Übersetzt und mit ausführlichen Erläuterungen und ergänzungen 
Versehn  Public Domain Mark 1.0 

Ocak, A. Y. (2009). Alevi ve Bektaşi İnançlarının İslam Öncesi Temelleri. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Ozan, M. (2011). Türklerde Ateş Kültü ve Yeni Gün Anlayışı. Kültür Evreni Sosyal Bilimler Dergisi, 9, 9-
29. 

Özdemir, D. ve Çak, Ş. E. (2022). Bir Demistifkasyon Örneği: Semahtan Kol Oyunu ve Mengiye, 
Etnomüzikoloji Dergisi, 2, 187-107 

Özhan, M. (1997) Türkiye’deki Dramatik Köy Seyirlik Oyunları Üzerine Bir Atlas Denemesi. V. 
Milletlerarası Türk Halk Kültürü Kongresi Halk Müziği, Oyun, Tiyatro, Eğlence Seksiyon Bildirileri, 
içinde ss. 292-313. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları,  

Pyne, S. J. (2001). Fire: A Brief History. Seattle and London: University of Washington Press.   

Rosenberg, D. (2003) Dünya Mitolojisi Büyük Destan ve Söylenceler Antolojisi. (Çev. Koray Akten, Erdal 
Cengiz, Atıl Ulaş Cüce Kudret Emiroğlu, Tuluğ Kenanoğlu, Tahir Kocayigit, Erhan Kuzhan 
ve Bengü Odabaşı) Ankara: İmge Kitapevi yay.,  

Schimmel, A. (1954). Sema-i Semavi. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 3(3) 19-25. 

Şahin, T. E. (2020) “Ateş”in Geçmişi, Ateş-İnsan-Dans İlişkisinin Kökeni ve Nevruz (Uzak Geçmişin 
Kamplarında Korku, Gerilim ve Yaşama Sevincinin Ritmi), Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Dergisi, 30(1), 59-75. 

Tanyu, H. (1991) “Ateş” maddesi TDV İslâm Ansiklopedisi 4. cilt, ss. 52-55 

Tekerek, N. (2008). Köy Seyirlik Oyunları. İstanbul: Mitos Boyut Yayınları, 

Turan, F. A. (2010). Şaman Ritüellerinden Alevi Semahlarına Esrarlı Yolculuk. Türk Kültürü ve Hacı 
Bektaş Veli Araştırma Dergisi 56, 153-162. 

Türkiye'de Halk Ağzından Derleme Sözlüğü (1998) Maşala maddesi (haz. Ömer Asım Aksoy vd.) 
Ankara: Türk Dil Kurumu yayınları 

Ülkütaşır, M. Ş. (1976). Hıdırellez Hakkında Bir Araştırma. Türk Folkloru Araştırmaları Yıllığı. Ankara: 
Ankara Üniversitesi Basımevi.  

Vardarlı, Emel. (1977); Bayaz, A; Dikmen A. (1978). Derleme Sözlüğü, (Cilt IX, X), Ankara: TDK 

Yıldırım, F. (2019). Sinsin Oyunu ve Bu Oyunun Eski Türk Kültüründeki Yansımaları, Türk Dili ve 
Edebiyatı Dergisi, 59(1), 221-231 

URL-1: https://youtu.be/nVpLaLTAVSU?t=148 (Erişim tarihi 10.10.2025). 

URL-2: https://youtu.be/YQBy9gh-yP8?t=3641 (Erişim tarihi 10.10.2025). 

URL-3. https://www.youtube.com/watch?v=5uoIu7reImY (Erişim tarihi 10.10.2025). 

URL-4: https://www.youtube.com/watch?v=HguWFB5SueE  

URL-5: https://www.youtube.com/watch?v=9OCHy5E7W4w (Erişim tarihi 10.10.2025). 

URL-6: https://www.youtube.com/watch?v=G2tpE_U9910 (Erişim tarihi 10.10.2025). 

URL-7: https://www.youtube.com/watch?v=zYi3FkAjTbA (Erişim tarihi 10.10.2025). 

URL-8: https://www.youtube.com/watch?v=ZlYKWkRKWsQ (Erişim tarihi 10.10.2025). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



HALK OYUNLARININ ÇOCUKLARDA 
PSİKOMOTOR BECERİ GELİŞİMİNE ETKİLERİ 

AÇISINDAN DEĞERLENDİRİLMESİ 
Mustafa KAYA* Muhammed CİVELEK** 

Özet 

İnsanlık tarihi kadar geçmişi olan halk oyunları, Türklerin sosyal hayatlarında çok önemli bir yere sahiptir.  
Halk oyunları Türkler için bir eğlence aracı olmasının yanı sıra strateji geliştirme, mücadele etme, güç kazanma ve 
birlik olma gibi birçok olguyu öğreten bir araç olmuştur. Türk milletinin yüzyıllardır hüküm sürdüğü Anadolu 
coğrafyası dünyanın en zengin oyun kültürünü ve çeşitliliğini içerisinde barındırmaktadır. Türklerin uzun yıllar 
göçebe bir hayat sürmesi, farklı kültürlerle etkileşim sağlamaları, çok geniş bir coğrafyada hâkimiyet kurmaları ve 
sahip oldukları kültürel değerlerini nesiller boyu aktarmaları bu zenginliğin oluşmasındaki etkenlerdir.  

Türk Halk Oyunlarının kültürel açıdan bu kadar önemli özelliklere sahip olmasının yanı sıra bilinmesi 
gereken bir başka yönü ise fiziksel ve zihinsel boyutlarıdır. Halk oyunları sadece kültürel ve sanatsal bir faaliyet 
olarak görülmemelidir. Zira halk oyunlarının icra edilmesi esnasında solunum ve dolaşım sistemleri başta olmak 
üzere metabolizmada birçok değişiklikler meydana gelmektedir. Bu değişikliklerin olması halk oyunlarının aynı 
zamanda önemli bir bedensel aktivite faaliyeti olduğunu göstermektedir. İnsanların en önemli ihtiyaçlarından biri 
olan bedensel aktivite sağlıklı bir yaşam için son derece önemlidir. Bu bağlamda Türk halk oyunları insanların 
hareket ihtiyacını karşılamak açısında önemli bir faaliyet dalı olabilir. Esneklik, kuvvet, koordinasyon, beceri, 
dayanıklılık gibi birçok temel motorik özellikler halk oyunları çalışmaları ile geliştirilebilir. 

Gelişim çağındaki çocukların en önemli ihtiyaçlarından biriside fiziksel hareketlerdir. Bu dönemde yapılan 
hareket ve egzersizler çocukların fiziksel, zihinsel ve sosyal gelişimlerinin yanı sıra motor becerilerinin de sağlıklı 
bir şekilde gerçekleşmesini sağlayabilir. Türk halk oyunlarının gerek öğretimi gerekse icrası esnasında çocuklar için 
adeta ritmik bir hareket eğitimi yapılmaktadır. Türk halk oyunlarının zengin hareket yapısı sayesinde çocukların 
hem kaba hem de ince motor becerileri yaş seviyelerine uygun olarak gelişecektir. Sonuç olarak Türk halk 
oyunlarının ritim sel yapısı, hareket çeşitliliği ve her yaşa uygun olarak öğretile bilirliği çocukların kuvvet, esneklik, 
denge ve koordinasyon gibi birçok motor becerilerinin gelişimine olumlu yönde etki edeceği şeklinde 
değerlendirilebilir. Bu gelişimin sağlanabilmesi için çocukların en erken dönemde Türk halk oyunları eğitimi 
almaları önemli bir gereksinimdir.      

Anahtar Kelimeler: Halk Oyunları, Motor Beceri, Gelişim 

EVALUATION OF FOLK DANCES IN TERMS OF THEIR EFFECTS ON MOTOR 
SKILL DEVELOPMENT IN CHILDREN 

Abstract 

Folk dances, with a history as old as human history, hold a crucial place in the social lives of the Turks. For 
the Turks, folk dances have not only served as a means of entertainment but also taught many things, such as 
developing strategies, fighting, gaining strength, and unity. The Anatolian region, where the Turkish nation has 
ruled for centuries, is home to some of the world's richest dance culture and diversity. The Turks' long nomadic 
lifestyle, their interaction with different cultures, their dominance over a vast geography, and the transmission of 
their cultural values across generations are all factors contributing to this richness. 

In addition to the cultural significance of Turkish Folk Dances, another aspect that deserves attention is 
their physical and mental dimensions. Folk dances should not be viewed solely as cultural and artistic activities. 
During folk dance performance, numerous changes occur in the respiratory and circulatory systems, particularly in 
metabolism. These changes demonstrate that folk dances also constitute a significant physical activity. Physical 
activity, one of the most essential human needs, is crucial for a healthy life. In this context, Turkish folk dances can 
be a significant activity in meeting people's need for movement. Many fundamental motor skills, such as flexibility, 
strength, coordination, skill, and endurance, can be developed through folk dance practice. 

* Profesör Doktor, Sivas Cumhuriyet Üniversitesi Spor Bilimleri Fakültesi. 
** Yüksek Lisans Öğrencisi, Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi, Türk Müziği Anabilim Dalı. 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3214



gözlenebilir hareketler denilen dengeleme, manuplatif ve lokomotor becerilerin ölçülü bir şekilde 
gelişmesi sağlanabilir. Özellikle gelişim çağındaki çocukların Türk halk oyunları eğitimi alması doğal 
bir psikomotor beceri gelişime imkân sunmaktadır. Çünkü Türk halk oyunları içerisinde yapılan 
hareketler gelişim cağındaki çocukların seviyesine uygun, zorlayıcı olmadan yapılabilen 
hareketlerdir. Bununla birlikte halk oyunlarının ritmik yapısı ve hareketlerin ritim eşliğinde icra 
edilmesi çocukların ritmik hareket becerilerini de geliştirebilir. Bu durum ise çocuklar için hem 
sağlıklı gelişimleri sağlanmış olacak hem de farklı spor branşları için alt yapı oluşturacaktır.   

Sonuç olarak; Türk halk oyunları çalışmaları çocukların kuvvet, esneklik, denge, 
koordinasyon gibi birçok psikomotor becerinin gelişmesine katkı sağlayabilir. Bununla birlikte halk 
oyunları çalışmaları ile çocuklar için çok önemli bir ihtiyacı olan ritmik hareket eğitimi yapılmış olur. 
Türk Halk oyunları çalışmaları çocukların fiziksel, zihinsel, sosyal ve kültürel gelişimlerini 
tamamlamada çok önemi bir etken olmakla birlikte, psikomotor beceri gelişimi açısından da olumlu 
etki edeceği düşünülmektedir.  

ÖNERİLER 

- Türk halk oyunlarının psikomotor becerileri geliştirmesine yönelik motor beceri testleri 
kullanılarak daha somut verilere ulaşılabilecek araştırmalar yapılmalıdır.  

- Türk halk oyunlarında kullanılan hareketlerin özellikleri incelenerek her hareketin 
psikomotor becerilere hangi yönde katkısının olduğuna dair hareket analizleri yapılmalıdır.  

- Türk halk oyunları çalışmalarının çocuklar için ritmik hareket eğitimine katkıları 
incelenmelidir.  

- Türk halk oyunları çalışmalarının fiziksel, zihinsel ve sosyal beceri gelişimine etkileri 
araştırılmalıdır.  

- İlk okul seviyesinde Türk halk oyunları zorunlu ders olarak okutulmalıdır.    

KAYNAKÇA 

Akandere, M. (2003). Eğitici Okul Oyunları. Ankara, Nobel Yayın Dağıtım. 

Ballı, M. Ö., Altunsöz, I. H. Okul Öncesi Dönemdeki Motor Beceri Uygulamaları, Spor Bilimleri 
Dergisi / Hacettepe Journal of Sport Sciences DOI: https://doi.org/10.17644/sbd.909920 2022, 
33(1), 1-19. 

Çimen, E. (2021). Sporda Beceri Öğrenimi, Efe Akademi Yayınları. 

Gabbard, C. P. (2014). Lifelong motor development (6th Ed). USA: Pearson. 

Gallahue, D., Ozmun, J., Goodway, J. (2014). Motor Gelişimi Anlamak. Aktop, A. & Sevimay Özer, D. 
(Çev., Ed.), Motor Gelişimi Anlama: Genel Bakış İçinde (Sevimay Özer, D. &Aktop, A. Çev. 
ss. 2-22). (7. Baskı). Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık. 

Gerek, Z., (2007). Halk Oyunları ve spor Eğitimi Alan Üniversite Öğrencilerinin Fizikse 
Uygunluklarının Eurofit ile Karşılaştırılması, Doktora Tezi, Gazi Üniversitesi Sağlık Bilimler 
Enstitüsü, Ankara s: 2, 10, 11, 16. 

Hazar, M. (2006). Beden Eğitimi ve Sporda Oyunla Eğitim, Nadir Kitap, Ankara  

Kaya, İ. (2011). Zeybek ve Horon Halkoyunları Topluluklarında Oynayan Erkek Halk Oyuncuların 
Vücut Yağ Yüzdeleri ve Fizyolojik Özelliklerinin Karşılaştırılması Selçuk Üniversitesi Beden 
Eğitimi ve Spor Bilim Dergisi, 13, (3), s: 378, 382. 



gözlenebilir hareketler denilen dengeleme, manuplatif ve lokomotor becerilerin ölçülü bir şekilde 
gelişmesi sağlanabilir. Özellikle gelişim çağındaki çocukların Türk halk oyunları eğitimi alması doğal 
bir psikomotor beceri gelişime imkân sunmaktadır. Çünkü Türk halk oyunları içerisinde yapılan 
hareketler gelişim cağındaki çocukların seviyesine uygun, zorlayıcı olmadan yapılabilen 
hareketlerdir. Bununla birlikte halk oyunlarının ritmik yapısı ve hareketlerin ritim eşliğinde icra 
edilmesi çocukların ritmik hareket becerilerini de geliştirebilir. Bu durum ise çocuklar için hem 
sağlıklı gelişimleri sağlanmış olacak hem de farklı spor branşları için alt yapı oluşturacaktır.   

Sonuç olarak; Türk halk oyunları çalışmaları çocukların kuvvet, esneklik, denge, 
koordinasyon gibi birçok psikomotor becerinin gelişmesine katkı sağlayabilir. Bununla birlikte halk 
oyunları çalışmaları ile çocuklar için çok önemli bir ihtiyacı olan ritmik hareket eğitimi yapılmış olur. 
Türk Halk oyunları çalışmaları çocukların fiziksel, zihinsel, sosyal ve kültürel gelişimlerini 
tamamlamada çok önemi bir etken olmakla birlikte, psikomotor beceri gelişimi açısından da olumlu 
etki edeceği düşünülmektedir.  

ÖNERİLER 

- Türk halk oyunlarının psikomotor becerileri geliştirmesine yönelik motor beceri testleri 
kullanılarak daha somut verilere ulaşılabilecek araştırmalar yapılmalıdır.  

- Türk halk oyunlarında kullanılan hareketlerin özellikleri incelenerek her hareketin 
psikomotor becerilere hangi yönde katkısının olduğuna dair hareket analizleri yapılmalıdır.  

- Türk halk oyunları çalışmalarının çocuklar için ritmik hareket eğitimine katkıları 
incelenmelidir.  

- Türk halk oyunları çalışmalarının fiziksel, zihinsel ve sosyal beceri gelişimine etkileri 
araştırılmalıdır.  

- İlk okul seviyesinde Türk halk oyunları zorunlu ders olarak okutulmalıdır.    

KAYNAKÇA 

Akandere, M. (2003). Eğitici Okul Oyunları. Ankara, Nobel Yayın Dağıtım. 

Ballı, M. Ö., Altunsöz, I. H. Okul Öncesi Dönemdeki Motor Beceri Uygulamaları, Spor Bilimleri 
Dergisi / Hacettepe Journal of Sport Sciences DOI: https://doi.org/10.17644/sbd.909920 2022, 
33(1), 1-19. 

Çimen, E. (2021). Sporda Beceri Öğrenimi, Efe Akademi Yayınları. 

Gabbard, C. P. (2014). Lifelong motor development (6th Ed). USA: Pearson. 

Gallahue, D., Ozmun, J., Goodway, J. (2014). Motor Gelişimi Anlamak. Aktop, A. & Sevimay Özer, D. 
(Çev., Ed.), Motor Gelişimi Anlama: Genel Bakış İçinde (Sevimay Özer, D. &Aktop, A. Çev. 
ss. 2-22). (7. Baskı). Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık. 

Gerek, Z., (2007). Halk Oyunları ve spor Eğitimi Alan Üniversite Öğrencilerinin Fizikse 
Uygunluklarının Eurofit ile Karşılaştırılması, Doktora Tezi, Gazi Üniversitesi Sağlık Bilimler 
Enstitüsü, Ankara s: 2, 10, 11, 16. 

Hazar, M. (2006). Beden Eğitimi ve Sporda Oyunla Eğitim, Nadir Kitap, Ankara  

Kaya, İ. (2011). Zeybek ve Horon Halkoyunları Topluluklarında Oynayan Erkek Halk Oyuncuların 
Vücut Yağ Yüzdeleri ve Fizyolojik Özelliklerinin Karşılaştırılması Selçuk Üniversitesi Beden 
Eğitimi ve Spor Bilim Dergisi, 13, (3), s: 378, 382. 

Kaya, M., Polat, Y., Paktaş, Y., Çelenk, Ç., Çınar, V. (2010). Investigation of physical parameters of 
turkish folk female dancers who play different regianal dances, ovidius university annals, 
series physical education and sport science, Movement and Health, (2), s: 866, 868. 

Koçkaya, S., Siyez, D. M., (2017). Okul Öncesi Çocuklarının Çekingenlik Davranışları Üzerine Oyun 
Terapisi Uygulamalarının Etkisi, Psikiyatride Güncel Yaklaşımlar-Current Approaches in 
Psychiatry 2017; 9(1):31-44 doi: 10.18863/pgy.281082 

Koçyiğit, S., Tuğluk, M. N., Kök, M. (2007). Çocuğun gelişim sürecinde eğitsel bir etkinlik olarak 
oyun. Atatürk Üniversitesi Kazım Karabekir Eğitim Fakültesi Dergisi, 16:325-342. 

Ocak, Y., Tortop, Y. (2013). Kadınlarda Halk Oyunları Çalışmalarının Bazı Fiziksel Uygunluk 
Parametreleri Üzerine Etkisinin İncelenmesi, Spor ve Performans Araştırma Dergisi, Cilt / 
Vol: 4 Sayı / No :1, s: 46,54. 

Özkan, A., Bozkuş, T., Kul, M., Türkmen, M., Öz, Ü., Cengiz, C. (2013). Halk Oyuncularının Fiziksel 
Aktivite Düzeyleri ile Sağlıklı Yaşam Biçimi Davranışlarının Belirlenmesi ve 
İlişkilendirilmesi, International Journal of Science Culture and Sport (IntJSCS), Sep, 2013, 1 
(3) s: 24, 28. 

Purtaş, Ö., Duman, G. (2017). Okul öncesi eğitimde uygulanan hareket etkinlik planlarının çeşitli 
değişkenler açısından incelenmesi. Turkish Journal of Primary Education, 2, 11-29. 

Sayın M. (2011). Hareket ve Beceri Öğrenimi. Ankara: Spor Yayınevi ve Kitapevi. 

Turan, Z. (2001) Türk Halk Oyunları Türlerinden Halayların Yapısal Özellikleri, Yüksek Lisans Tezi, 
Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Ünveren, A. (1997). Düzenli Halk Oyunları Çalışmalarının Üniversiteli Erkek öğrencilerin Seçilen 
Fiziksel ve Fizyolojik Parametrelerine Etkisi, Yüksek Lisans Tezi, Fırat Üniversitesi Sağlık 
Bilimleri Enstitüsü, Elazığ. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TÜRK HALK OYUNLARI SUNUMLARINA EŞLİK 
EDEN MÜZİK İCRALARININ İNCELENMESİ 



TÜRK HALK OYUNLARI SUNUMLARINA EŞLİK 
EDEN MÜZİK İCRALARININ İNCELENMESİ 

Mustafa ŞAHİN* 
Özet 

Tarihin ilk çağlarından itibaren çeşitli ortamlarda kendisine bir performans alanı yaratan halk oyunları 
sunumlarına öncelikle ritim çalgıları eşlik etmiş daha sonraları çalgıların gelişimi ile nefesli, mızraplı ve yaylı 
çalgılar da eşlik etmiştir. Zaman içerisinde doğal performans alanlarından sahneye taşınan halk oyunlarına eşlik 
eden çalgılar, sahne disiplini içerisinde bazı kurallar altında icra edilmeye başlamıştır. Yarışmalar ve gösteri 
sanatlarının globalleşme ve gelişen teknoloji ile de sunumların doğal yapıları değişmiştir.  

Değişen sunumlara eşlik eden icraların sahneyle birlikte hem geleneksel hem stilize dalda incelenmesi, bu 
çalışmanın ana konusudur. Geleneksel sunumlarda yöre çalgılarının sahnede en yüksek performansa ulaşması için 
teknolojik katkı, stilize dalda eşlik eden çalgıların canlı veya kayıt eşliklerde dikkat edilmesi gereken hususlar, çeşitli 
performanslardan yararlanılarak incelenmiştir. Halk Oyunlarının yöresel müzik kimliklerini korumak şartı ile 
özellikle stilize sunumlara eşlik eden çalgıların seçimi, eşlik edecek batı çalgılarının orkestrada kullanımı, çalgıların 
organolojik yapılarının orkestrada uyumu, sahnede sound ve çalınan konum araştırılmıştır.  

Araştırma nitel bir çalışma olup halk oyunlarının bugünkü sunum performanslarına eşlik eden müziklerin 
geleneksel yapılarının bozulmadan devam ettirilmesi ve yenilikçi bir yaklaşım hedeflenmektedir. Bu alanda hizmet 
eden müzisyenlerin müzisyenliği meslek edinebilmesi, müzik eğitimi, geleneksel oyun müziklerinin icrası ve 
sürdürebilirlik bu bağlamda öne çıkmaktadır. Her ne kadar üniversitelerde halk oyunları bölümleri açılmış olsa da 
mezun sayısına baktığımızda yeterli olmadığı görülmektedir. Konuyla ilgili halk oyunları profesyonel toplulukları, 
yarışmalar, çeşitli platformlardaki gösteriler ve halk oyunları bölümleri incelenmiştir. Ayrıca alanda 1990-2015 
yılları arasında müzisyen olarak yer aldığım çalışmalardan kazandığım tecrübeler paylaşılmıştır.     

Anahtar Kelimeler: Halk Oyunları, Sunum, Çalgı, Orkestra 

ANALYSIS OF MUSICAL PERFORMANCES ACCOMPANYING TURKISH FOLK 
DANCE PRESENTATIONS 

Abstract 

From the earliest times, folk dance presentations have created a performance space in various settings, 
initially accompanied by rhythm instruments. Later, with the development of instruments, they were accompanied 
by wind, plectrum, and string instruments. Over time, the accompanying instruments of folk dances, which moved 
from their natural performance spaces to the stage, began to be performed within a disciplined and structured 
framework. The nature of these presentations has also changed with the globalization of competitions and 
performing arts, as well as with developing technology. 

The main focus of this study is the examination of performances accompanying changing presentations, 
both traditional and stylized, along with the stage. The technological contributions required for regional 
instruments to achieve peak performance on stage in traditional presentations, and the considerations required for 
live or recorded accompaniment of instruments used in stylized performances, are examined using various 
performances. The selection of instruments accompanying stylized presentations, particularly those intended to 
preserve the regional musical identity of folk dances, the use of accompanying Western instruments in the orchestra, 
the harmony of the instruments' organological structures within the orchestra, and the sound and playing position 
on stage are explored. 

This research is a qualitative study, aiming to maintain the traditional structures of the music 
accompanying folk dance performances without disrupting them and to adopt an innovative approach. In this 
context, the ability of musicians working in this field to pursue a career as musicians, music education, the 
performance of traditional dance music, and sustainability are highlighted. Although folk dance departments have 
been established at universities, the number of graduates is insufficient. Related studies were conducted on 

* Profesör, Ardahan Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Türk Halk Oyunları Bölümü. 
mustafasahin@ardahan.edu.tr, ORCID: 0000-0002-6942-9425 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3215



KAYNAKÇA 

https://tr.wikipedia.org, 2025 

http://derinmuzik.blogspot.com, 2017 

https://tdk.gov.tr/icerik/diger-icerikler/tumsozlukler, 2025 

AÇIKLAMALAR 

Mikser kullanıcının stüdyodaki tüm cihazları ses, ton ve denge olarak kontrol etmesini 
sağlayan araçtır. 

Ses kaynağından çıkan ses dalgalarının bir maddeye çarpıp geri dönmesi olayına sesin 
yansıması denir. Ses dalgalarının 17 metreden daha uzak bir yüzeye çarpıp yansıyarak tekrar 
duyulmasına yankı denir. Ses dalgası bir yüzeye çarptığında, enerjisinin bir kısmı yansır, bir kısmı 
ise emilir. Yansımalar, sesin bulunduğu ortamda tekrar duyulmasına ve yankı oluşmasına neden 
olur. Yankı, konuşmaların ve müziklerin anlaşılırlığını azaltabilir ve rahatsız edici bir akustik 
deneyim yaratabilir. 

Akustik; sesin açık veya kapalı alanda yayılma hızını, frekansını ve hızını ölçen bilim dalıdır. 
Kapalı veya açık alanda sesin dengeli bir şekilde yankılanmasına temiz dengeli duyum denir. 

Aranje; bir ezginin müzik kompozisyonu teknikleriyle yeniden yapılandırılması ve yeniden 
kavramsallaştırılması anlamına gelen müzik üretiminin bir boyutu olarak nitelendirilmektedir. 
Ezgilerin bilinen formlarının bozulmadan hangi çalgı ile seslendirileceğine, hangi oktavdan 
çalınacağına, hangi ölçülerdeki icra ile olacağına, ritim, melodi ve armonilerin kararlaştırılması 
sürecidir. Bu işlemi yapan profesyonel müzisyene de aranjör denilmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



UNESCO “YAŞAYAN MİRAS” KORUMA 
ÇALIŞMALARI BAĞLAMINDA BİR 

DEĞERLENDİRME: “RİTÜEL DANSLAR” 
Pınar KASAPOĞLU* 

Özet 

Bir kültürel pratik olan "dans"ın kökeninin ritüeller olduğu yaygın görüşü ile, UNESCO kültürel miras 
çalışmalarında da bu adlandırma ile karşımıza çıkan “ritüel danslar”, toplulukların dinsel inanç ve pratiklerinin, 
sosyal değerlerinin ve kültürel belleklerinin taşıyıcı unsurlarından biri olarak öne çıkmaktadır. Dans, güzel sanatlar 
olduğu kadar sosyal ve kültürel antropoloji, etnoloji ve halkbilimi gibi bilim dallarının da ilgi alanına giren 
disiplinler arası kültürel evrensel bir çalışma alanıdır.   

UNESCO’nun 2003 yılında kabul ettiği, günümüzde daha çok “Yaşayan Miras” (Living Heritage) terimi 
ile karşımıza çıkan, Türkiye’nin de 2006 yılında Taraf olduğu Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması 
(SOKÜM) Sözleşmesi, bu tür pratiklerin korunmasına yönelik çalışmalar için uluslararası bir çerçeve sunmaktadır. 

Dansın ritüeller ve özellikle gösteri sanatları ile iç içe olması, bir "gösteri" deneyimi içermesinden hareketle 
SOKÜM Sözleşmesi, ritüelistik dansları hem “gösteri sanatları” hem de “toplumsal uygulamalar, ritüeller ve 
şölenler” SOKÜM başlıkları altında değerlendirmektedir. Uygulama yönergeleri de kültürel mirasın korunması 
sürecinde toplulukların aktif katılımını, kuşaktan kuşağa aktarım süreçlerini ve eğitim sistemlerinde görünürlüğün 
artırılmasını vurgulamaktadır. Bu yönüyle ritüelistik dansların korunması, yalnızca estetik bir boyut değil, kültürel 
mirasın aktarımı ve sürdürülebilirliği açısından da önem taşır. Ritüel danslar, kimlik ve aidiyet duygusunu 
güçlendiren, topluluk dayanışmasını pekiştiren ve kolektif belleği canlı tutan işlevlere sahiptir. Bu danslar, 
bireylerin sadece seyirci değil, aktif birer katılımcı olarak kültürel mirasın korunması sürecinin bir parçası 
olmalarını sağlar.  

Bununla birlikte, ritüel dansların yalnızca sahneleştirilmiş bir gösteriye indirgenmesi, özgün bağlamından 
koparılması veya turistik bir ürün haline dönüştürülmesi riskleri de bulunmaktadır. Bu nedenle, Sözleşme ve 
yönergeler, ritüel dansların korunmasında kültürel bağlamın bütüncül bir yaklaşımla gözetilmesini ve 
toplulukların önceliklerine saygı duyulmasını şart koşmaktadır.  

Bu bildiride, Sözleşme ve Uygulama Yönergelerinin ritüel danslara ilişkin çerçevesi incelenecek; UNESCO 
SOKÜM Listelerinde yer alan Türkiye ve dünya genelinde farklı örnekler üzerinden ritüel dansların korunması ve 
yeniden yaşatılmasında ne tür çalışmalar yapıldığı karşılaştırılarak tartışılacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Ritüel Dans, Yaşayan Miras, UNESCO SOKÜM Sözleşmesi, SOKÜM Listeleri, Koruma 
Çalışmaları 

AN EVALUATION IN THE CONTEXT OF UNESCO'S "LIVING HERITAGE" 
SAFEGUARDING EFFORTS: "RITUAL DANCES" 

Abstract 

Given the widespread belief that the origin of "dance," which is one of the cultural practices is lies in rituals; 
"ritual dances," as they are also referred to in UNESCO's cultural heritage studies; stand out as one of the carrier 
elements of communities' religious beliefs and practices, social values, and cultural memories. Dance is an 
interdisciplinary field of cultural and universal study that falls within the purview of fine arts, as well as disciplines 
such as social and cultural anthropology, ethnology, and folklore. 

The Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage (ICH), adopted by UNESCO in 
2003 and now more commonly known as "Living Heritage," to which Türkiye became a State Party in 2006, provides 
an international framework for efforts to safeguard such practices. 

* Doçent Doktor, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih Coğrafya Fakültesi Halkbilimi Bölümü. 
pkasapoglu@ankara.edu.tr, ORCID: 0000-0003-0106-368X. 

KAYNAKÇA 

https://tr.wikipedia.org, 2025 

http://derinmuzik.blogspot.com, 2017 

https://tdk.gov.tr/icerik/diger-icerikler/tumsozlukler, 2025 

AÇIKLAMALAR 

Mikser kullanıcının stüdyodaki tüm cihazları ses, ton ve denge olarak kontrol etmesini 
sağlayan araçtır. 

Ses kaynağından çıkan ses dalgalarının bir maddeye çarpıp geri dönmesi olayına sesin 
yansıması denir. Ses dalgalarının 17 metreden daha uzak bir yüzeye çarpıp yansıyarak tekrar 
duyulmasına yankı denir. Ses dalgası bir yüzeye çarptığında, enerjisinin bir kısmı yansır, bir kısmı 
ise emilir. Yansımalar, sesin bulunduğu ortamda tekrar duyulmasına ve yankı oluşmasına neden 
olur. Yankı, konuşmaların ve müziklerin anlaşılırlığını azaltabilir ve rahatsız edici bir akustik 
deneyim yaratabilir. 

Akustik; sesin açık veya kapalı alanda yayılma hızını, frekansını ve hızını ölçen bilim dalıdır. 
Kapalı veya açık alanda sesin dengeli bir şekilde yankılanmasına temiz dengeli duyum denir. 

Aranje; bir ezginin müzik kompozisyonu teknikleriyle yeniden yapılandırılması ve yeniden 
kavramsallaştırılması anlamına gelen müzik üretiminin bir boyutu olarak nitelendirilmektedir. 
Ezgilerin bilinen formlarının bozulmadan hangi çalgı ile seslendirileceğine, hangi oktavdan 
çalınacağına, hangi ölçülerdeki icra ile olacağına, ritim, melodi ve armonilerin kararlaştırılması 
sürecidir. Bu işlemi yapan profesyonel müzisyene de aranjör denilmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3216



Japonya'da furyu-odori, göz alıcı kostümler, hareketli danslar ve müziklerle karakterize 
edilen çeşitli ritüel halk danslarını ifade eder. Bu yerel danslar, yüzyıllardır, özellikle kırsal 
kesimlerde icra edilmektedir. Bu bölgelerdeki yaşam genellikle şiddetli iklim olaylarından 
etkilendiğinden, yerel topluluklar huzurlu bir yaşam umutlarını ifade etmek için ritüel performanslar 
oluşturmuştur. Danslar, salgın hastalıkların sona ermesi, ölenlerin huzur bulması, iyi bir hasat veya 
felaketlerden korunmak gibi birçok amaçla icra edilir. Kostümlerden müziğe kadar her unsurun kötü 
ruhları ve talihsizliği uzaklaştırdığına ve toplulukları koruyan yerel tanrılar ve ata ruhları gibi iyi 
güçleri güçlendirdiğine inanılır. Danslar bölgeden bölgeye farklılık gösterse de ortak noktalara 
sahiptir. Bilgi ve beceriler, yerel yönetimler ve koruma kuruluşları aracılığıyla, okullarda, aileler ve 
topluluklar içinde resmi ve gayri resmi olarak aktarılır. Furyu-odori gösterisi, kentsel alanlara taşınan 
topluluk üyelerinin evlerine dönmeleri için bir fırsattır. Örneğin, Tokyo'da yaşayan eski Uonuma 
Şehri sakinleri dansa katılmak için memleketlerine dönerler. Bazıları da aynı bölgelerden insanların 
katıldığı yıllık Tokyo toplantılarında Furyu-odori gösterisi yaparlar 
(https://ich.unesco.org/en/RL/furyu-odori-ritual-dances-imbued-with-people-s-hopes-and-prayers-
01701). 

SONUÇ 

Yukarı belirlenen örnekler incelendiğinde ritüel dansların özellikle Temsili Liste’ye ve Acil 
Koruma Listesi’ne kaydı yapılan, uluslararası görünürlüğü yüksek, önemli kültürel miras 
unsurlarından biri olduğu görülmektedir. Bu kayıtlarda ayrıca dikkati çeken bir konu, kayıtların 
çoğunlukla tek bir Taraf Devlet’e ait olduğu, yalnızca iki adet çok uluslu dosyanın bulunduğu ve 
Korumanın İyi Uygulamaları Kaydında ise, «ritüel dans» başlığı altında henüz herhangi bir unsurun 
kayıtlı olmadığı görülmektedir.  

Kültürel miras olarak kabul edilen ritüel dansların karşılaştığı en büyük sorunlardan biri, 
ticarileşme ve folklorize edilerek özgün bağlamından koparılmasıdır. Turistik gösterilere indirgenen 
bu pratikler, bağlamından koparılarak toplulukların kendi anlam dünyasından uzaklaşma riski 
taşımaktadır. Sözleşme ve uygulama yönergeleri, ritüel dansların korunmasında önemli bir yol 
haritası sunsa da, bu sürecin başarılı olabilmesi için topluluk katılımının artırılması, eğitim 
kurumlarının daha etkin rol oynaması ve yerel-uluslararası işbirliklerinin güçlendirilmesi 
gerekmektedir. Eğitim sistemlerinde ritüel danslara yeterince yer verilmemesi ise aktarım sürecinde 
zorluklara yol açmaktadır. Ritüel danslar, genç kuşaklara kültürel değerlerin aktarılmasında 
pedagojik bir araçtır. Usta-çırak ilişkisi, pratik içinde öğrenme ve topluluk üyeleriyle birlikte icra 
etme süreçleri, ritüel dansların eğitimsel işlevini ortaya koyar. Bu bağlamda ritüel dans, 
UNESCO’nun da vurguladığı üzere kültürel aktarımın en güçlü araçlarından biridir.  

Bu problemlerin ortadan kaldırılması adına ritüel dansların yalnızca kültürel bir ifade değil, 
aynı zamanda toplumsal sürdürülebilirliğin de bir aracı olduğu unutulmamalı ve yaşayan miras 
olarak kabul edilen geleneksel halk danslarının koruma çalışmaları konusunda, özellikle genç neslin 
farkındalık düzeyinin artırılması; gelecek nesillerin bu konuda dikkatlerini çekecek çalışmaların 
yapılması; bilgi birikimi yüksek, liyakate uygun birey, kurum ve kuruluşların koruma 
çalışmalarından sorumlu olmaları sağlanması; eğitim aracılığıyla (örgün, yaygın ve sargın eğitim ile) 
aktarımın gerçekleştirilmesi21, SOKÜM müzelerinde gösteri sanatları başlığı altında halk danslarına 
da yer verilmesi, geleneksel bilgi taşıyıcısı olan kaynak kişilerin koruma çalışmalarına dâhil edilmesi; 
eldeki bilgilerin derlenmesi, arşivlenmesi, aktarımının önemli olduğu ve yaşayan mirasın korunması 
için yürütülen mevzuat çalışmalarının bu alanlarda da yürütülmesi ve uygulamaya konulması 
gerekliliği unutulmamalıdır. 

 

21 “Kuşaktan kuşağa aktarım” ve “eğitim süreçleri” ile daha detaylı bilgi için bkz. (Oğuz, 2013), (Kasapoğlu, 2015), 
(Kasapoğlu, 2016), (Aral, 2020), (Oğuz, 2021).   

KAYNAKÇA 

Aral, A. E. (2020). Somut Olmayan Kültürel Miras: Örgün, Yaygın ve Sargın Eğitim, Ankara: Geleneksel 
Yayıncılık.  

Kasapoğlu, P. (2015). “Somut Olmayan Kültürel Miras (SOKÜM) ve Eğitim: Halk Kültürü Dersi Örneği”. 
Yayımlanmamış doktora tezi. Ankara: Hacettepe Üniversitesi.  

Kasapoğlu, P. (2016). “Somut Olmayan Kültürel Mirasın Örgün Eğitime Uygulanması: Ağ 
Araştırması (Webquest) Örneği”, Millî Folklor. 28/111, s.125-146. 

Kasapoğlu, P. (2018). “İki Yerli Savaş/Çı Dansı: Haka (Yeni Zelanda) ve Hula (Hawaii)”, 4th 
International Language, Culture and Literature Symposium, Antalya, Türkiye, 17 - 18 Mayıs 
2018, s. 284-294. 

Kasapoğlu, P. (2024). "UNESCO SOKÜM Listelerinde Gösteri Sanatlarının Görünürlüğü ve Halk Dansları 
Koruma Çalışmalarına Bir Bakış", 10. Milletlerarası Türk Halk Kültürü Kongresi Somut 
Olmayan Kültürel Mirasın Korunması Çalışmaları, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Yaşayan 
Miras ve Kültürel Etkinlikler Genel Müdürlüğü Yayınları, (ISBN: 978-975-17-6045-6).  

Oğuz, M. Ö. (2009). “Somut Olmayan Kültürel Miras Nedir?”. Ankara: Geleneksel Yayıncılık.  

Oğuz, M. Ö. (2013). “Kuşaktan Kuşağa Aktarılan Bilginin Belgelenmesi: Somut Olmayan Kültürel 
Miras ve Sargın Öğrenme”. Somut Olmayan Kültürel Miras Nedir? Genişletilmiş 2. Baskı. 
Ankara: Geleneksel Yayıncılık, s. 137-150.  

Oğuz, M. Ö. (2017). “Onuncu Yılında Somut Olmayan Kültürel Miras Listeleri: Görünürlük, 
Değerlilik ve Güvenirlik”, Millî Folklor, 2017, Yıl 29, Sayı 116.  

Oğuz, M. Ö. (2021). "Halk Biliminde Koruma Yaklaşımları ve SOKÜM Sözleşmesi'nde Kuşaktan 
Kuşağa Aktarım", Milli Folklor, 17, s. 5-15.  

Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması Sözleşmesi, (2005). Millî Folklor, (Fr. Çev.: M. Ö. Oğuz, 
İng. Çev.: Y. Özay, Göz. Geç.: P. Tacar), Yıl: 17, Sayı: 65, s. 163-171.  

T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı, SOKÜM Türkiye Ulusal Envanteri, https://yakegm.ktb.gov.tr/TR-
344757/somut-olmayan-kulturel-miras-turkiye-ulusal-envanteri.html, (Erişim tarihi 
25.10.2025). 

UNESCO (2008). Türkiye, “Mevlevi Sema Töreni” (Mevlevi Sema Ceremony),  
https://ich.unesco.org/en/RL/mevlevi-sema-ceremony-00100, (Erişim tarihi 25.10.2025). 

UNESCO (2010). Türkiye, “Semah, Alevi-Bektaşi Ritüeli” (Semah, Alevi-Bektaşi ritual): 
https://ich.unesco.org/en/RL/semah-alevi-bektai-ritual-00384, (Erişim tarihi 25.10.2025). 

UNESCO (2014). Burundi, “Kraliyet davulunun ritüel dansı” (Ritual dance of the royal drum), 
https://ich.unesco.org/en/RL/ritual-dance-of-the-royal-drum-00989, (Erişim tarihi 
25.10.2025). 

UNESCO (2018). Kamboçya, “Lkhon Khol Wat Svay Andet” (Lkhon Khol Wat Svay Andet), 
https://ich.unesco.org/en/USL/lkhon-khol-wat-svay-andet-01374, (Erişim tarihi 25.10.2025). 

UNESCO (2020). Zambia, “Budima Dansı” (Budima dance), https://ich.unesco.org/en/RL/budima-
dance-01567, (Erişim tarihi 25.10.2025). 

UNESCO (2022). Japonya, “Furyu-odori, insanların umut ve dualarıyla dolu ritüel danslar” (Furyu-
odori, ritual dances imbued with people’s hopes and prayers): https://ich.unesco.org/en/RL/furyu-
odori-ritual-dances-imbued-with-people-s-hopes-and-prayers-01701, (Erişim tarihi 
25.10.2025). 



UNESCO (2025). Browse the Lists of Intangible Cultural Heritage and the Register of Good 
Safeguarding Practices, https://ich.unesco.org/en/lists, (Erişim tarihi 25.10.2025). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



UNESCO (2025). Browse the Lists of Intangible Cultural Heritage and the Register of Good 
Safeguarding Practices, https://ich.unesco.org/en/lists, (Erişim tarihi 25.10.2025). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

HAKKÂRİ YÖRESİ OYUNLARINDA TERS ADIM VE 
SOLA DOĞRU OYNAMA GELENEĞİNİN 

İNCELENMESİ 
Rohat AĞAYA* 

Özet 

Bu çalışmada, Türkiye’nin doğusunda yer alan Hakkâri Yöresi Oyunlarında Ters Adım ve Sola Gitme 
Geleneğini incelenmiştir. Hakkâri coğrafik yapısı, Toplumsal yapısı ve kültürel kodları, bu yörenin Folkloruna ve 
yöreye özgü hareket biçimlerinin oluşmasında önemli rol oynar. Bu geleneksel figürlerin, sadece estetik bir tercih 
değil, aynı zamanda bölgenin tarihsel, sosyal ve sembolik dinamiklerini de yansıtır. Araştırmamızda Hakkâri 
yöresine genel bir bakış yapıp bölgenin sosyal yaşamı, aşiret ve aşiretçilik yapısı incelenmiştir. Yine Hakkâri de 
yaşayan din topluluklarının kültür içerisindeki farklılıklara olan etkilerinden söz edilmiştir. Oyun kavramı ve halk 
oyunlarının türlerinden olan halayı Hakkâri halk oyunları içerisinde incelendi. Son bölümde ise Hakkâri halk 
oyunlarının neden sola doğru gittiği hakkında alan araştırması yapılıp kaynakların yeterli olmaması nedeniyle 
kaynak kişiler ve yörede faaliyet gösteren eğitmen ve dansçılarla görüşmeler yapılmıştır. Elde edilen bulgular sonuç 
kısmında değerlendirilmiştir.  

Anahtar Sözcükler: Hakkâri Yöresi, Halay, Mirlik, Beylik, Oyun, Dans, Aşiret, Nesturî 

AN EXAMINATION OF THE TRADITION OF BACKSTEPPING AND PLAYING 
TOWARDS THE LEFT IN HAKKARI REGIONAL DANCES 

Abstract 

This study examines the tradition of reverse step and leftward dance in Hakkari regional dances, located 
in eastern Turkey. Hakkari's geography, social structure, and cultural codes play a significant role in the formation 
of its folklore and unique movement styles. These traditional figures reflect not only aesthetic preferences but also 
the historical, social, and symbolic dynamics of the region. Our research provides a general overview of the Hakkari 
region, examining the region's social life, tribal structures, and tribalism. The influence of religious communities 
living in Hakkari on cultural differences is also discussed. The concept of dance and the halay, a type of folk dance, 
are examined within Hakkari folk dances. In the final section, field research was conducted to investigate why 
Hakkari folk dances have shifted to the left. Due to a lack of resources, interviews were conducted with key figures 
and instructors and dancers active in the region. The findings are evaluated in the conclusion. 

Keywords: Hakkari Region, Halay, Mirlik, Beylik, Dance, Dance, Tribe, Nestorian 

GİRİŞ 

Hakkâri yöresi bölgesi dini olarak birçok mezhebe ev sahipliği yapmıştır. Bölgede yaşayan 
Müslümanlar, Hristiyan, Nesturîler, Ermeniler, Asuriler Kürtler, aynı anda aynı coğrafyayı 
paylaşmışlardır. Dolayısıyla kültürleri iç içe geçmiştir. Her zaman olduğu gibi tarihsel süreçlerin 
değişimleri büyük olmuştur. Bu coğrafya da yaşayan aşiretler de bunların en büyük örneklerinden 
biridir. Bölgede aşiretlerin bölünmesi ve fazla olması sebebiyle aynı anda aynı yerde çok farklı 
kültürleri görmemiz mümkündür. 

Halk oyunları, bir toplumun tarihsel belleğini, yaşama biçimini ve sosyal örgütlenmesini 
yansıtan canlı folklorik ögelerdir. Her yörenin oyunlarında kendine özgü ritim, hareket, yön ve figür 
anlayışı, o toplumun coğrafi, kültürel ve tarihsel koşullarıyla doğrudan ilişkilidir. Bu bağlamda, 
Hakkâri yöresi halk oyunları, Anadolu’nun diğer bölgelerine kıyasla farklılıklar taşıyan, derin bir 
anlam örgüsüne sahip zengin bir halk dansı repertuvarı sunar. 

* Yüksek Lisans Öğrencisi, Ardahan Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Sanat ve Tasarım Ana Bilim Dalı. 
rohat_agaya@hotmail.com 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3217



indirgediğini görmemizi sağlar. “Köyler Arası Yarışması” örneği ise bu açıdan önemli bir meydan 
okumadır; çünkü sahneye, kurumsal olarak eğitilmemiş, yani “yerli” icracıları çağırarak aradaki tüm 
aracılık katmanlarını ortadan kaldırır. Böylece kurum, yerelle yeniden temas kurmayı amaçlar; ancak 
bunu yalnızca biçimsel düzeyde başarır. Dansın “metadilsellik” kullanımından kaçamaz; yalnızca bu 
kez, yerli icracıları da sahneye çağırarak onları da bir “örnek” hâline getirir. 

SONUÇ 

Görüldüğü üzere, Urfa, ritüel dans pratiklerinin özellikle canlı olduğu ve hâlen etkin 
durumda olan çok sayıda “yerli” icracının bulunduğu bir örneği temsil etmektedir. Bunun sonucu 
olarak, birbirine paralel biçimde varlığını sürdüren iki farklı dans pratiği ya da kullanım biçimi ortaya 
çıkmaktadır: biri kurumsal mekanizmaya bağlı olan, diğeri ise kurumun ve resmî repertuvarın 
dışında kendi akışı içinde devam eden bir pratiktir. Bu iki kullanım biçimi —kurumsal ve ritüel— 
birbirinden yalıtılmış biçimde var olmazlar; aralarında farklı düzeylerde iletişim, etkileşim ve 
karşılıklı etki alanları, çeşitli temas yüzeyleri bulunmaktadır. Bu bağlamda, görüldüğü gibi, “Köyler 
Arası Yarışması” örneği, ritüel bağlamdaki dans pratiğinin biçimlerinden “beslenerek” onları 
kültürel mirasa dönüştürmeyi amaçlayan bir kurumsal proje niteliğindedir. Zeghmar’ın 
“miraslaştırma dinamiği” (heritagization dynamic) olarak adlandırdığı bu süreç (Zeghmar, 2018:210), 
tam da bu dönüşümün mantığını yansıtır. Bu karşılıklı beslenme, kurumların yerel müzik ve dans 
pratiklerinden kopmasını önlemeye katkıda bulunur; bu da genel anlamda, bugün hâlen zenginliği 
ve karmaşıklığıyla öne çıkan akademik bir sanat türün virtüözitesini ve üretkenliğini artırır. Üzümcü 
ve onunla benzer yaklaşımlar sergileyen diğer isimler ile SURKAV Vakfı gibi oluşumlar, kurumsal 
pratiğin kurum dışındaki hâlen canlı kaynaklarla diyaloğunu sürdürmesine ve bu etkileşim 
sayesinde gelişmeye devam etmesine katkı sağlamışlardır. Bu doğrultuda, “Köyler Arası Yarışması” 
gibi kurumsal girişimler, yerel dans pratiklerinin çeşitliliğine ve bunların çağdaş özelliklerine yönelik 
dikkatin artmasını sağlamıştır. Böylece bu yarışma, “miras” ve “gelenek” kavrayışımız etrafında 
temel bir tartışma başlatarak, bu kavramları daha kapsayıcı ve çoğulcu bir bakış açısından yeniden 
düşünmemize vesile olmuştur. 

Bununla birlikte, bu çalışmada amacım, halk danslarının bu iki kullanım biçiminin farklı 
mahiyetini kuramsal olarak tanımlamak oldu; böylece, geleneksel dansa gerçek ve bütüncül bir 
biçimde yaklaşmanın, bu dansların içkin anlamlarının —bedenselleşmiş (embodied), müzakere 
edilmiş ve inşa edilmiş içeriklerinin— ele alındığı bir bakış açısından, yani meta-koreografik 
düzlemden geçmeden mümkün olamayacağını göstermek istedim. 

“Köyler Arası Yarışması”nda, sahada yetişmiş profesyonel olmayan icracıların varlığı, gerçek 
ve “doğrudan” bir dans illüzyonu yaratır. Ancak açıklamaya çalıştığım gibi, dansın sahneye 
taşındığında askıya alınan da silikleşen temel bir boyutu vardır. Ritüel bağlamın icracılarını dâhil etse 
bile, kurumların “Köyler Arası Yarışması” aracılığıyla yapmayı umut ettikleri “araştırma” türü, 
doğası gereği kısmi bir araştırmadır; çünkü bu, sahneye alınmış bir alıntı süreciyle sonuçlanan bir 
bağlamsızlaştırma ve yeniden bağlamsallaştırma eyleminin ürünüdür. Meta-koreografinin 
kurulduğu bağlamın ortadan kalkmasıyla, dansın işlevinde bir dönüşüm meydana gelir: dans, artık 
sahne malzemesi olarak, bir “örnek” hâline gelir. Meta-koreografi düzleminde, dans ile insan 
toplulukları ve bireyleri arasındaki organik ilişki anlaşılır; bu ilişki, ritüel pratiğin temel niteliğini 
oluşturur. Gelenek ve onun kuralları bu düzlemde bedenleşir, aktarılır; fakat aynı zamanda zaman 
içinde müzakere edilir ve dönüşür. 

Bu nedenle, halk dansının ve onun icracı topluluklarının yaşamındaki rolünün ciddi biçimde 
incelenmesi, ancak meta-koreografinin analizi yoluyla mümkündür; zira ancak burada bu 
repertuarları kesen dönüşümleri, anlamlandırmak ve o değişim ile dönüşüme karşı biçimci, salt 
koreografik malzemeye odaklanan yaklaşımların sıklıkla beslediği korku ve yanlış anlamalardan 
kurtulmak mümkündür. 

SURKAV tarafından yürütülen bu yarışmalar, ritüel pratiğe yaklaşma iradesinin bir tezahürü 
olarak, ritüel pratik ile sahne arasındaki mesafeyi düşünmek için benzersiz bir örnek sunmaktadır. 
“Köyler Arası Yarışması”nın analizi, bu mesafeyi kat edenlerin —yarışmaya çağrılan icracıların— bu 
yolculukta ister istemez bir şeyleri yitirdiklerini açıkça gösterir. 

KAYNAKÇA 

Austin, J. L. (1962). How to do things with words. Cambridge: Harvard University Press. 

Bar-Tal, D. (2000). Shared beliefs in a society: Social psychological analysis. Thousand Oaks, CA: Sage 
Publications. 

Barthes, R. (1957). Mythologies. Paris: Éditions du Seuil. 

Giurchescu, A. (1973). La danse comme objet sémiotique. Yearbook of the International Folk Music 
Council, 5, 175–178. 

Hanna, J. L. (1979). To dance is human: A theory of nonverbal communication. Austin & London: 
University of Texas Press. 

Hoerburger, F. (1968). Once again: On the concept of “folk dance.” Journal of the International Folk 
Music Council, 20, 30–32. 

Islán Fernández, S. (2022). The commemorative power of Govend dances for a Kurdish community 
in transition. World of Music, 11(2), 91–112. 

Islán Fernández, S. (2024). Performing gender in Riha’s Kurdish communities: The embodiment of 
patriarchal rule in Govend dances. In S. Mojab (Ed.), Kurdish women through history, culture 
and resistance (pp. 279–299). Costa Mesa, CA: Mazda Publishers. ISBN 978-1-56859-371-5 

Kaeppler, A. L. (1985). Structured movement systems in Tonga. In P. Spencer (Ed.), Society and the 
dance (pp. 92–118). Cambridge, New York & Melbourne: Cambridge University Press. 

Kaeppler, A. L. (2001). Dance and the concept of style. Yearbook for Traditional Music, 33, 49–63. 

Kealiinohomoku, J. W. (2001). The study of dance in culture: A retrospective for a new perspective. 
Dance Research Journal, 33(1), 90. https://doi.org/10.2307/1478861 

Küçük, İ. E. (2024). Anadolu Gürcü dans tarihi. İstanbul: Heyamola Yayınları. 

Martí, J. (1999). La tradición evocada: Folklore y folklorismo. In Tradición Oral (pp. 81–107). 
Santander: Universidad de Cantabria, Aula de Etnografía. 

Nahachewsky, A. (1995). Participatory and presentational dance as ethnochoreological categories. 
Dance Research Journal, 27(1), 1–15. 

Nahachewsky, A. (2001). Once again: On the concept of “second existence folk dance.” Yearbook for 
Traditional Music, 33, 17–28. 

Ness, S. A. (2004). Being a body in a cultural way: Understanding the cultural in the embodiment of 
dance. In H. Thomas & J. Ahmed (Eds.), Cultural bodies: Ethnography and theory (pp. 123–
144). Malden, Oxford & Victoria: Blackwell Publishing. 

Öztürkmen, A. (2002). “I dance folklore.” In A. Saktanber & D. Kandiyoti (Eds.), Fragments of culture: 
The everyday life of Turkey (pp. 128–146). London & New York: I. B. Tauris. 

Shay, A. (1995). Dance and non-dance: Patterned movement in Iran and Islam. Iranian Studies, 28(1–
2), 61–78. 



Sonesson, G. (2009). Au-delà du langage de la danse: Les significations du corps. Quelques 
considérations au sujet d’une sémiotique de la danse. Degrés, 139–140, 1–25. 

Taylor, D. (2003). The archive and the repertoire: Performing cultural memory in the Americas. 
Durham: Duke University Press. 

Üzümcü, Ş., & Yüzgen, F. (2016). Urfa halk oyunları müziği araştırma ve derleme çalışması. Şanlıurfa: 
Haliliye Belediyesi. 

Zeghmar, L. (2018). Tradition makers: The recognition process of a local dance: From the village to 
the institutions. In M. Girard, J.-F. Polo & C. Scalbert-Yücel (Eds.), Turkish cultural policies 
in a global world (pp. 209–232). Basingstoke: Palgrave Macmillan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



GELENEĞİN MÜZAKERESİ: ŞANLIURFA’DA KÖYLER 
ARASI HALK OYUNLARI YARIŞMASI  

Sara Islán FERNÁNDEZ* 
Özet 

Şanlıurfa’da, Surkav Vakfı, Valilik iş birliğiyle 2007, 2022 ve 2024 yıllarında Köyler Arası Halk Oyunları 
Yarışması düzenlendi. Bu yarışma aynı zamanda bir araştırma ve derleme çalışması niteliği taşımaktadır, ve onunla 
Surkav Vakfı, bölgede oynanan ancak henüz resmî halk oyunları repertuarında yer almayan bazı oyunları 
derlemiştir. Özellikle Harran Ovası’ndaki Arap köylerinde oynanan, Urfa repertuarına kıyafetleriyle birlikte bazı 
yeni oyunlar kazandırılmıştır. Söz konusu oyunlar, “Araplaşmış” addedilerek Türk kültürel mirasına ait olmadığı 
yönündeki değerlendirmeler sebebiyle belirli tartışmalara konu olmuştur. Ama aynı zamanda, bölgedeki daha 
demokratik bir bakış açısına sahip kesimler tarafından bu derlemeler olumlu karşılanmıştır. 

Bununla birlikte, bu yarışma, çağdaş bir araştırma projesi olarak tasarlanmak istenmiş olmasına rağmen, 
amaçlanan modern araştırma yaklaşımı gerçekleştirilememekte ve folklorizm literatüründe sıkça vurgulanan bir 
eğilimi yeniden üretmektedir; yani dansları, onları icra eden toplulukların gündelik ya da ritüel bağlamlarından 
kopararak, bağlamsız bir şekilde koleksiyon değeri taşıyan nesneler gibi ele almaktadır. Performans kuraminda, 
Nahachewsky (1995) ve Turino’nun (2008) geliştirdikleri katılımlı performans ve sununmsal performans arasındaki 
farktan yola çıkarak (2008), ve halk oyununu semiotik ve bağlamlı bir nesne olarak kabul ederek (Giurchescu 1973, 
Kaeppler 1985, 2001), yeni dans veya halk oyunu araştırmalarında aynı repertuarda farklı kullanımlar söz konusu 
olabildiğini biliyoruz. Her kullanımın dansın farklı performatif değerleri ve kodları canlandırdığını ve inşa ettiği 
ispatlandı. Bu anlamında, dansların ritüel katılımlı kullanım bağlamı, salt koreografik özelliklerin ötesinde, 
topluluk üyelerinin her birinin danslara nasıl dâhil olması gerektiğini düzenleyen ve topluluğun kendi içerisinde 
inşa ettiği bir anlamlandırma sistemine dayalı çok katmanlı normatif ve performatif kodlar barındırmaktadır.  
Bunları metakoreografik içerik olarak adlandırmayı öneriyorum.  

Bu bağlamda, bu çalışmada bir yandan, söz konusu girişimin yerel/mahallî icra biçimlerine ve bölgesel 
repertuar çeşitliliğine yönelik dikkati artırdığını ve bu şekilde, miras ve gelenekle ilgili bir dizi müzakereyi daha 
kapsayıcı ve çoğulcu bir bakış açısıyla tetiklediğini göstermekteyim. Fakat, öte yandan, yarışma formatının 
etnokoreolojik araştırma açısından yetersizliğini tartışmaktayım; zira metakoreografik nitelikteki bu performatif 
değer, repertuarın ve katılımlı pratiklerin temel bir parçası olmasına rağmen, “yarışma” bağlamında bütünüyle 
dışlanmaktadır. Bu araştırma, katılımcı gözlem ve sözlü tanıklıkların toplanmasına dayanan etnografik saha 
çalışması ile yazılı basın ve arşiv gibi ikincil kaynaklara dayalı etnokoreohistori (Küçük 2024) analizi bir araya 
getiren nitel bir yöntem kullanmaktadır.  

Anahtar Kelimeler: Halk Oyunları, Derleme, Halay, Şanlıurfa 

NEGOTIATING TRADITION: THE INTER-VILLAGE FOLK DANCE 
COMPETITION IN ŞANLIURFA 

Abstract 

In Şanlıurfa, the Surkav Foundation, in collaboration with the Governor’s Office, organized the Köyler 
Arası Halk Oyunları Yarışması (Inter-Village Folk Dance Competitions) in 2007, 2022, and 2024. This competition 
also carries the character of a research and collection project. Within this framework, the Surkav Foundation has 
collected certain dances that are performed in the region but are not yet included in the official folk dance repertoire. 
Several new dances from the Harran Plain have been added to the Urfa repertoire. These dances have been subject 
to debates, as they were considered “Arabized” and thus not belonging to Turkish cultural heritage. At the same 
time, however, these collections have been positively received by groups in the region with a more democratic 
perspective. 

Nevertheless, although this competition was intended to be designed as a contemporary research project, 
the intended research approach has not been achieved, and instead it reproduces a tendency frequently highlighted 
in the folklorism literature: namely, treating dances as contextless collectible objects, detached from the everyday or 

* Doktor Öğretim Üyesi, Universidad Autónoma de Madrid, Universidad Alfonso X el Sabio. sara.islan@gmail.com; 
sara.islan@uam.es. 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3218

ritual contexts of the communities that perform them. From the perspective of performance theory, drawing on the 
distinction between participatory and presentational performance developed by Nahachewsky (1995) and Turino 
(2008), and considering folk dance as a semiotic and contextual object (Giurchescu 1973, Kaeppler 1985, 2001), we 
know that in new dance or folk-dance research, the same repertoire may be subject to different uses. Each use enacts 
and constructs different performative values and codes of the dance. In this sense, the ritual, participatory use-
contexts of dances harbor multi-layered normative and performative codes, which go beyond mere choreographic 
features and are based on a meaning-making system that is constructed within the community. I propose to call 
these metachoreographic content. 

In this context, this study shows, on the one hand, that the initiative in question has increased attention to 
diversity and local modes of performance, thereby triggering a set of negotiations around heritage and tradition 
from a more inclusive and pluralistic perspective. On the other hand, however, it discusses the inadequacy of the 
competition format from the perspective of ethnocoreological research; for the performative value of 
metachoreographic content—although it constitutes a fundamental part of the repertoire and participatory 
practices—is entirely excluded within the “competition” context. This research employs a qualitative methodology 
that combines ethnographic fieldwork based on participant observation and oral testimonies with 
ethnocoreohistorical (Küçük 2024) analysis grounded in secondary sources such as written press and archives. 

Keywords: Folk Dances, Collection, Dance Air, Halay, Şanlıurfa 

GİRİŞ 

Türkiye’nin genel coğrafyasında, halk dansları alanında kurumsal ve ritüel (mahallî) olmak 
üzere iki farklı icra biçiminin bir arada var olduğu özgün bir durum söz konusudur. Bilindiği üzere, 
kurumsal pratik, bu ritüel pratikleri “koruma”, araştırma, temsil etme ya da “muhafaza etme” 
misyonunu üstlenmiştir. Ancak bunu, ritüel ya da mahallî dansların icra edildiği bağlamlardan 
(örneğin düğünler, topluluk toplantıları vb.) kökten farklı olan kurumsal ortamlarda (yarışmalar, 
gösteriler vb.) gerçekleştirmektedir. 

Bazen bu iki pratik arasında oldukça büyük bir mesafe oluşur; bu mesafe, bu makalede 
göstermeye çalışacağım gibi, yalnızca biçimsel düzeyde değildir. Bu durum, özellikle icra 
bağlamlarının farklı mahiyetleri göz önünde bulundurulduğunda şaşırtıcı değildir. Bununla birlikte, 
her iki pratik de “halk oyunu” adı altında anıldığı ve kurumsal dans halk dansının bir yansıması 
olarak sunulduğu ölçüde, bu mesafe bir çelişki olarak da görülebilir. Bu nedenle, bu iki dünyayı 
birbirine yaklaştırma amacıyla pek çok girişim ortaya konmuştur. “Mahallî Halk Oyunları 
Yarışması”, “Geleneksel Düzenlemesiz Yarışmalar” ya da son yıllarda Urfa’da düzenlenmiş olan ve 
burada ele alacağım özel bir örnek teşkil eden “Köyler Arası Halk Oyunları Yarışması” bu girişimlerin 
başlıca örneklerindendir. 

Bu özgün yarışmaların kökeni ve katkıları üzerine yapılacak bir inceleme aracılığıyla, dans 
pratiğinin iki boyutu arasındaki bu birlikte var olma sistemini yeniden analiz etmeyi ve bu mesafenin, 
bu pratiklerin akademik olarak incelenmesine ilişkin bir dizi önemli soruyu nasıl gündeme 
getirdiğini tartışmayı amaçlıyorum. Bu çalışmanın amacı, söz konusu mesafeye yeniden bakmak, 
onun işleyişi ve önkabulleri etrafındaki bazı meseleleri sorgulamak ve dansın bu iki yönünün 
(ritüel/mahallî pratik ve kurumsal pratik) semiyotik ve etnokoreolojik bir yaklaşımdan hareketle 
aslında “geleneğin” iki farklı yüzünü temsil ettiğini ortaya koymaktır. Bu metinde, biçimsel ve icrasal 
düzeylerde büyük bir benzerlik sağlanmış olsa bile, bağlamsal düzeyde onları her zaman birbirinden 
ayıran temel bir mesafenin var olduğunu kabul etmemiz gerektiğini ileri süreceğim. Bu mesafenin 
mahiyeti anlaşılması, her iki icra biçimi arasındaki ilişkinin niteliğini etkileyen belirli çelişkilerin 
önüne geçmek açısından önem taşımaktadır. 

  Araştırma, etnokoreoloji çerçevesinde yürütülmüş olup, alan çalışması ve teorik 
araştırmayı birleştiren niteliksel bir yöntem kullanmaktadır. Bu yöntem; birincil ve ikincil 
kaynakların incelenmesi, arşiv ve basın materyallerinin analizini ve etnokoreohistorik bir bakış 
açısını kapsamaktadır (Küçük, 2024). 

 



indirgediğini görmemizi sağlar. “Köyler Arası Yarışması” örneği ise bu açıdan önemli bir meydan 
okumadır; çünkü sahneye, kurumsal olarak eğitilmemiş, yani “yerli” icracıları çağırarak aradaki tüm 
aracılık katmanlarını ortadan kaldırır. Böylece kurum, yerelle yeniden temas kurmayı amaçlar; ancak 
bunu yalnızca biçimsel düzeyde başarır. Dansın “metadilsellik” kullanımından kaçamaz; yalnızca bu 
kez, yerli icracıları da sahneye çağırarak onları da bir “örnek” hâline getirir. 

SONUÇ 

Görüldüğü üzere, Urfa, ritüel dans pratiklerinin özellikle canlı olduğu ve hâlen etkin 
durumda olan çok sayıda “yerli” icracının bulunduğu bir örneği temsil etmektedir. Bunun sonucu 
olarak, birbirine paralel biçimde varlığını sürdüren iki farklı dans pratiği ya da kullanım biçimi ortaya 
çıkmaktadır: biri kurumsal mekanizmaya bağlı olan, diğeri ise kurumun ve resmî repertuvarın 
dışında kendi akışı içinde devam eden bir pratiktir. Bu iki kullanım biçimi —kurumsal ve ritüel— 
birbirinden yalıtılmış biçimde var olmazlar; aralarında farklı düzeylerde iletişim, etkileşim ve 
karşılıklı etki alanları, çeşitli temas yüzeyleri bulunmaktadır. Bu bağlamda, görüldüğü gibi, “Köyler 
Arası Yarışması” örneği, ritüel bağlamdaki dans pratiğinin biçimlerinden “beslenerek” onları 
kültürel mirasa dönüştürmeyi amaçlayan bir kurumsal proje niteliğindedir. Zeghmar’ın 
“miraslaştırma dinamiği” (heritagization dynamic) olarak adlandırdığı bu süreç (Zeghmar, 2018:210), 
tam da bu dönüşümün mantığını yansıtır. Bu karşılıklı beslenme, kurumların yerel müzik ve dans 
pratiklerinden kopmasını önlemeye katkıda bulunur; bu da genel anlamda, bugün hâlen zenginliği 
ve karmaşıklığıyla öne çıkan akademik bir sanat türün virtüözitesini ve üretkenliğini artırır. Üzümcü 
ve onunla benzer yaklaşımlar sergileyen diğer isimler ile SURKAV Vakfı gibi oluşumlar, kurumsal 
pratiğin kurum dışındaki hâlen canlı kaynaklarla diyaloğunu sürdürmesine ve bu etkileşim 
sayesinde gelişmeye devam etmesine katkı sağlamışlardır. Bu doğrultuda, “Köyler Arası Yarışması” 
gibi kurumsal girişimler, yerel dans pratiklerinin çeşitliliğine ve bunların çağdaş özelliklerine yönelik 
dikkatin artmasını sağlamıştır. Böylece bu yarışma, “miras” ve “gelenek” kavrayışımız etrafında 
temel bir tartışma başlatarak, bu kavramları daha kapsayıcı ve çoğulcu bir bakış açısından yeniden 
düşünmemize vesile olmuştur. 

Bununla birlikte, bu çalışmada amacım, halk danslarının bu iki kullanım biçiminin farklı 
mahiyetini kuramsal olarak tanımlamak oldu; böylece, geleneksel dansa gerçek ve bütüncül bir 
biçimde yaklaşmanın, bu dansların içkin anlamlarının —bedenselleşmiş (embodied), müzakere 
edilmiş ve inşa edilmiş içeriklerinin— ele alındığı bir bakış açısından, yani meta-koreografik 
düzlemden geçmeden mümkün olamayacağını göstermek istedim. 

“Köyler Arası Yarışması”nda, sahada yetişmiş profesyonel olmayan icracıların varlığı, gerçek 
ve “doğrudan” bir dans illüzyonu yaratır. Ancak açıklamaya çalıştığım gibi, dansın sahneye 
taşındığında askıya alınan da silikleşen temel bir boyutu vardır. Ritüel bağlamın icracılarını dâhil etse 
bile, kurumların “Köyler Arası Yarışması” aracılığıyla yapmayı umut ettikleri “araştırma” türü, 
doğası gereği kısmi bir araştırmadır; çünkü bu, sahneye alınmış bir alıntı süreciyle sonuçlanan bir 
bağlamsızlaştırma ve yeniden bağlamsallaştırma eyleminin ürünüdür. Meta-koreografinin 
kurulduğu bağlamın ortadan kalkmasıyla, dansın işlevinde bir dönüşüm meydana gelir: dans, artık 
sahne malzemesi olarak, bir “örnek” hâline gelir. Meta-koreografi düzleminde, dans ile insan 
toplulukları ve bireyleri arasındaki organik ilişki anlaşılır; bu ilişki, ritüel pratiğin temel niteliğini 
oluşturur. Gelenek ve onun kuralları bu düzlemde bedenleşir, aktarılır; fakat aynı zamanda zaman 
içinde müzakere edilir ve dönüşür. 

Bu nedenle, halk dansının ve onun icracı topluluklarının yaşamındaki rolünün ciddi biçimde 
incelenmesi, ancak meta-koreografinin analizi yoluyla mümkündür; zira ancak burada bu 
repertuarları kesen dönüşümleri, anlamlandırmak ve o değişim ile dönüşüme karşı biçimci, salt 
koreografik malzemeye odaklanan yaklaşımların sıklıkla beslediği korku ve yanlış anlamalardan 
kurtulmak mümkündür. 

SURKAV tarafından yürütülen bu yarışmalar, ritüel pratiğe yaklaşma iradesinin bir tezahürü 
olarak, ritüel pratik ile sahne arasındaki mesafeyi düşünmek için benzersiz bir örnek sunmaktadır. 
“Köyler Arası Yarışması”nın analizi, bu mesafeyi kat edenlerin —yarışmaya çağrılan icracıların— bu 
yolculukta ister istemez bir şeyleri yitirdiklerini açıkça gösterir. 

KAYNAKÇA 

Austin, J. L. (1962). How to do things with words. Cambridge: Harvard University Press. 

Bar-Tal, D. (2000). Shared beliefs in a society: Social psychological analysis. Thousand Oaks, CA: Sage 
Publications. 

Barthes, R. (1957). Mythologies. Paris: Éditions du Seuil. 

Giurchescu, A. (1973). La danse comme objet sémiotique. Yearbook of the International Folk Music 
Council, 5, 175–178. 

Hanna, J. L. (1979). To dance is human: A theory of nonverbal communication. Austin & London: 
University of Texas Press. 

Hoerburger, F. (1968). Once again: On the concept of “folk dance.” Journal of the International Folk 
Music Council, 20, 30–32. 

Islán Fernández, S. (2022). The commemorative power of Govend dances for a Kurdish community 
in transition. World of Music, 11(2), 91–112. 

Islán Fernández, S. (2024). Performing gender in Riha’s Kurdish communities: The embodiment of 
patriarchal rule in Govend dances. In S. Mojab (Ed.), Kurdish women through history, culture 
and resistance (pp. 279–299). Costa Mesa, CA: Mazda Publishers. ISBN 978-1-56859-371-5 

Kaeppler, A. L. (1985). Structured movement systems in Tonga. In P. Spencer (Ed.), Society and the 
dance (pp. 92–118). Cambridge, New York & Melbourne: Cambridge University Press. 

Kaeppler, A. L. (2001). Dance and the concept of style. Yearbook for Traditional Music, 33, 49–63. 

Kealiinohomoku, J. W. (2001). The study of dance in culture: A retrospective for a new perspective. 
Dance Research Journal, 33(1), 90. https://doi.org/10.2307/1478861 

Küçük, İ. E. (2024). Anadolu Gürcü dans tarihi. İstanbul: Heyamola Yayınları. 

Martí, J. (1999). La tradición evocada: Folklore y folklorismo. In Tradición Oral (pp. 81–107). 
Santander: Universidad de Cantabria, Aula de Etnografía. 

Nahachewsky, A. (1995). Participatory and presentational dance as ethnochoreological categories. 
Dance Research Journal, 27(1), 1–15. 

Nahachewsky, A. (2001). Once again: On the concept of “second existence folk dance.” Yearbook for 
Traditional Music, 33, 17–28. 

Ness, S. A. (2004). Being a body in a cultural way: Understanding the cultural in the embodiment of 
dance. In H. Thomas & J. Ahmed (Eds.), Cultural bodies: Ethnography and theory (pp. 123–
144). Malden, Oxford & Victoria: Blackwell Publishing. 

Öztürkmen, A. (2002). “I dance folklore.” In A. Saktanber & D. Kandiyoti (Eds.), Fragments of culture: 
The everyday life of Turkey (pp. 128–146). London & New York: I. B. Tauris. 

Shay, A. (1995). Dance and non-dance: Patterned movement in Iran and Islam. Iranian Studies, 28(1–
2), 61–78. 



Sonesson, G. (2009). Au-delà du langage de la danse: Les significations du corps. Quelques 
considérations au sujet d’une sémiotique de la danse. Degrés, 139–140, 1–25. 

Taylor, D. (2003). The archive and the repertoire: Performing cultural memory in the Americas. 
Durham: Duke University Press. 

Üzümcü, Ş., & Yüzgen, F. (2016). Urfa halk oyunları müziği araştırma ve derleme çalışması. Şanlıurfa: 
Haliliye Belediyesi. 

Zeghmar, L. (2018). Tradition makers: The recognition process of a local dance: From the village to 
the institutions. In M. Girard, J.-F. Polo & C. Scalbert-Yücel (Eds.), Turkish cultural policies 
in a global world (pp. 209–232). Basingstoke: Palgrave Macmillan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TÜRK HALK OYUNLARINDA TOPRAK VE İŞLEVİ 
ÜZERİNE BİR DEĞERLENDİRME 

Selami AKIŞ* 
Özet 

Toprak, insanlık tarihi boyunca yaşamın maddi temelinin yanında kültürel kimliklerin biçimlenmesinde 
de belirleyici bir unsur olmuştur. İnsanın doğayla kurduğu ilişkinin merkezinde yer alan toprak, yalnızca biyolojik 
bir yaşam alanı değil, aynı zamanda sosyal, ekonomik ve sembolik bir düzlemde varoluşu şekillendiren dinamik 
bir unsurdur. İlk dönemlerden beri kültürel değerlerin, inançların ve ritüellerin taşınmasında etkili olan toprak, 
İnsan ile doğa arasındaki bağın en güçlü simgesi olarak, kolektif kimliklerin inşasında merkezi bir rol üstlenmiştir. 
Anadolu’da uzun yıllar hüküm süren, göçebe bozkır yaşamından yerleşik tarım toplumuna geçişe kadar farklı 
toplumsal formlarda varlığını sürdüren Türkler için toprak hem maddi hem de manevi boyutlarıyla sürekli bir 
anlam üretim alanı olmuştur. Bu çerçeve doğrultusunda Türk halk oyunları da bu üretim alanına büyük katkılar 
sunmuştur. Toprak, özellikle tarihsel süreçte hem estetik bir ifade biçimi olarak, hem de toplumun deneyimlerini, 
kültürel değerlerini ve inanç sistemlerini yansıtan çok katmanlı bir performans alanıdır. Bu oyunların icra edildiği 
zemin olan toprak, yalnızca fiziksel bir mekân olarak değil, aynı zamanda oyunun anlam dünyasını şekillendiren 
kültürel ve sembolik bir unsur olarak ele alınmalıdır. Toprak, halk oyunlarında insanın doğayla kurduğu kadim 
ilişkinin simgesel bir temsilcisidir. Anadolu’nun çeşitli bölgelerinde görülen ayak sürme, yere vurma ayak veya diz 
vurma ya da zeybeklerin oyun öncesi gezinmelerinde yerden aldıkları toprağı bedenlerine sürmesi gibi mistik 
hareketler, doğrudan, insanın toprakla kurduğu manevi bağı görünür kılar. Bu hareketler aynı zamanda, toprağa 
duyulan saygıyı, şükranı ve aidiyeti ifade eden ritüelistik bir boyut taşır. Bu çalışmada Türk halk oyunları 
bağlamında incelenen bazı hareketlerin toprak ile bağı irdelenerek aralarındaki ilişki, iletişim ve kültürel doku ele 
alınacaktır. Ayrıca toprağın oyunlardaki anlam dünyası temel unsur olarak incelenecektir.  

Anahtar Kelimeler: Kültür, Türk Halk Oyunları, Toprak 

AN EVALUATION OF SOIL AND ITS FUNCTION IN TURKISH FOLK DANCES 

Abstract 

Throughout human history, soil has been a defining element in shaping cultural identities, as well as the 
material basis of life. Central to humankind’s relationship with nature, soil is not only a biological habitat but also 
a dynamic element shaping existence on a social, economic, and symbolic level. Since ancient times, soil has been 
instrumental in the transmission of cultural values, beliefs, and rituals. As the most powerful symbol of the bond 
between humanity and nature, it has played a central role in the construction of collective identities. For the Turks, 
who ruled Anatolia for many years and lived in diverse social forms, from nomadic steppe life to settled agricultural 
society, soil has been a continuous field of meaning production, both materially and spiritually. In this context, 
Turkish folk dances have made significant contributions to this field of production. Soil is a multi-layered 
performance area that reflects both the aesthetic expression and the experiences, cultural values and belief systems 
of society, especially in the historical process. The soil, the ground on which these dances are performed, should be 
considered not only as a physical space but also as a cultural and symbolic element that shapes the semantic world 
of the dance. In folk dances, soil is a symbolic representation of the ancient relationship humans have with nature. 
Mystical movements, such as shuffling feet, stamping feet or knees, seen in various regions of Anatolia, or the 
Zeybeks’ pre-dance walks, which involve picking up soil and rubbing it on their bodies, directly demonstrate the 
spiritual connection humans have with the soil. These movements also carry a ritualistic dimension, expressing 
respect, gratitude, and belonging to the soil. This study will examine the connection between some movements 
examined in the context of Turkish folk dances and the soil, exploring their relationship, communication, and 
cultural fabric. Furthermore, the semantic world of soil in dances will be examined as a fundamental element. 

Keywords: Culture, Turkish Folk Dances, Soil 

 

* Doçent Doktor, Ardahan Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Türk Halk Oyunları Bölümü. 
selamiakis@ardahan.edu.tr  



Sonesson, G. (2009). Au-delà du langage de la danse: Les significations du corps. Quelques 
considérations au sujet d’une sémiotique de la danse. Degrés, 139–140, 1–25. 

Taylor, D. (2003). The archive and the repertoire: Performing cultural memory in the Americas. 
Durham: Duke University Press. 

Üzümcü, Ş., & Yüzgen, F. (2016). Urfa halk oyunları müziği araştırma ve derleme çalışması. Şanlıurfa: 
Haliliye Belediyesi. 

Zeghmar, L. (2018). Tradition makers: The recognition process of a local dance: From the village to 
the institutions. In M. Girard, J.-F. Polo & C. Scalbert-Yücel (Eds.), Turkish cultural policies 
in a global world (pp. 209–232). Basingstoke: Palgrave Macmillan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TÜRK HALK OYUNLARINDA TOPRAK VE İŞLEVİ 
ÜZERİNE BİR DEĞERLENDİRME 

Selami AKIŞ* 
Özet 

Toprak, insanlık tarihi boyunca yaşamın maddi temelinin yanında kültürel kimliklerin biçimlenmesinde 
de belirleyici bir unsur olmuştur. İnsanın doğayla kurduğu ilişkinin merkezinde yer alan toprak, yalnızca biyolojik 
bir yaşam alanı değil, aynı zamanda sosyal, ekonomik ve sembolik bir düzlemde varoluşu şekillendiren dinamik 
bir unsurdur. İlk dönemlerden beri kültürel değerlerin, inançların ve ritüellerin taşınmasında etkili olan toprak, 
İnsan ile doğa arasındaki bağın en güçlü simgesi olarak, kolektif kimliklerin inşasında merkezi bir rol üstlenmiştir. 
Anadolu’da uzun yıllar hüküm süren, göçebe bozkır yaşamından yerleşik tarım toplumuna geçişe kadar farklı 
toplumsal formlarda varlığını sürdüren Türkler için toprak hem maddi hem de manevi boyutlarıyla sürekli bir 
anlam üretim alanı olmuştur. Bu çerçeve doğrultusunda Türk halk oyunları da bu üretim alanına büyük katkılar 
sunmuştur. Toprak, özellikle tarihsel süreçte hem estetik bir ifade biçimi olarak, hem de toplumun deneyimlerini, 
kültürel değerlerini ve inanç sistemlerini yansıtan çok katmanlı bir performans alanıdır. Bu oyunların icra edildiği 
zemin olan toprak, yalnızca fiziksel bir mekân olarak değil, aynı zamanda oyunun anlam dünyasını şekillendiren 
kültürel ve sembolik bir unsur olarak ele alınmalıdır. Toprak, halk oyunlarında insanın doğayla kurduğu kadim 
ilişkinin simgesel bir temsilcisidir. Anadolu’nun çeşitli bölgelerinde görülen ayak sürme, yere vurma ayak veya diz 
vurma ya da zeybeklerin oyun öncesi gezinmelerinde yerden aldıkları toprağı bedenlerine sürmesi gibi mistik 
hareketler, doğrudan, insanın toprakla kurduğu manevi bağı görünür kılar. Bu hareketler aynı zamanda, toprağa 
duyulan saygıyı, şükranı ve aidiyeti ifade eden ritüelistik bir boyut taşır. Bu çalışmada Türk halk oyunları 
bağlamında incelenen bazı hareketlerin toprak ile bağı irdelenerek aralarındaki ilişki, iletişim ve kültürel doku ele 
alınacaktır. Ayrıca toprağın oyunlardaki anlam dünyası temel unsur olarak incelenecektir.  

Anahtar Kelimeler: Kültür, Türk Halk Oyunları, Toprak 

AN EVALUATION OF SOIL AND ITS FUNCTION IN TURKISH FOLK DANCES 

Abstract 

Throughout human history, soil has been a defining element in shaping cultural identities, as well as the 
material basis of life. Central to humankind’s relationship with nature, soil is not only a biological habitat but also 
a dynamic element shaping existence on a social, economic, and symbolic level. Since ancient times, soil has been 
instrumental in the transmission of cultural values, beliefs, and rituals. As the most powerful symbol of the bond 
between humanity and nature, it has played a central role in the construction of collective identities. For the Turks, 
who ruled Anatolia for many years and lived in diverse social forms, from nomadic steppe life to settled agricultural 
society, soil has been a continuous field of meaning production, both materially and spiritually. In this context, 
Turkish folk dances have made significant contributions to this field of production. Soil is a multi-layered 
performance area that reflects both the aesthetic expression and the experiences, cultural values and belief systems 
of society, especially in the historical process. The soil, the ground on which these dances are performed, should be 
considered not only as a physical space but also as a cultural and symbolic element that shapes the semantic world 
of the dance. In folk dances, soil is a symbolic representation of the ancient relationship humans have with nature. 
Mystical movements, such as shuffling feet, stamping feet or knees, seen in various regions of Anatolia, or the 
Zeybeks’ pre-dance walks, which involve picking up soil and rubbing it on their bodies, directly demonstrate the 
spiritual connection humans have with the soil. These movements also carry a ritualistic dimension, expressing 
respect, gratitude, and belonging to the soil. This study will examine the connection between some movements 
examined in the context of Turkish folk dances and the soil, exploring their relationship, communication, and 
cultural fabric. Furthermore, the semantic world of soil in dances will be examined as a fundamental element. 

Keywords: Culture, Turkish Folk Dances, Soil 

 

* Doçent Doktor, Ardahan Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Türk Halk Oyunları Bölümü. 
selamiakis@ardahan.edu.tr  

DOI: 10.37609/akya.4004.c3219



somutlaştırmıştır. Bu anlayış, halk kültüründe ritüeller, törenler ve halk oyunları aracılığıyla 
bedenselleşmiş ve günümüze kadar yaşatılmıştır. Halk oyunlarındaki ayak sürme, diz vurma, 
toprağa dokunma gibi hareketler, yalnızca estetik bir ifade değil, aynı zamanda doğayla kurulan 
sembolik diyalogun ve toplumsal aidiyetin göstergeleridir.  

Toprağın halk oyunlarındaki varlığı, kültürel hafızanın sürekliliğini sağlayan bir araç olarak 
da değerlendirilebilir. Oyun aracılığıyla insan, yalnızca doğayı değil, aynı zamanda kendi tarihini ve 
kimliğini yeniden hatırlar. Bu yönüyle halk oyunları, toprak merkezli bir “kültürel hafıza pratiği”dir; 
geçmişin mitolojik anlamlarını günümüz bedenlerinde yeniden canlandıran yaşayan ritüellerdir. Bu 
durum, halk oyunlarının yalnızca estetik bir gösteri ya da folklorik bir kalıntı olmadığını, aksine 
kültürün varoluşsal derinliklerinden beslenen dinamik bir anlam sistemi olduğunu göstermektedir. 

Ayrıca toprak, halk hekimliğinde sağaltıcı bir unsur olarak kullanılmasıyla, kültürel 
pratiklerde hem fiziksel hem de manevi işlev üstlendiğini göstermektedir. Halk oyunlarından Şaman 
danslarına, ritüel uygulamalardan sağlık pratiklerine kadar farklı alanlarda toprak, insan-toprak-
doğa ilişkisini somutlaştıran ve kültürel sürekliliği sağlayan temel bir unsur olarak karşımıza çıkar. 

Sonuç olarak, Türk halk oyunlarında toprak, yalnızca bir oyun zemini değil; kültürel kimliği, 
toplumsal aidiyeti, inancı ve doğayla kurulan derin ilişkiyi görünür kılan güçlü bir semboldür. Bu 
çalışma, toprak kavramının halk oyunlarındaki işlevini ortaya koyarken, Türk kültürünün doğa 
merkezli dünya görüşü ve kültürel hafızasının anlaşılmasına katkı sağlamaktadır. Toprağın, 
geçmişten günümüze hem bireysel hem de toplumsal düzeyde taşıdığı anlam ve işlev, kültürel 
performansların yorumlanmasında vazgeçilmez bir referans noktası olarak değerlendirilebilir. 

KAYNAKÇA 

Aça, M. (2018). Dünya Mitolojilerinde Toprak Simgeciliği. Kültür Araştırmaları Dergisi, 23-35. 

And, M. (2002). Oyun ve Bügü-Türk Kültüründe Oyun Kavramı. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Cenikoğlu, G. T. (2002). Anadolu'da Zeybek Kültürü ve Akşehir Zeybek Oyunları. Zeybek Kültürü 
Sempozyumu (s. 37-45). Muğla: Muğla Üniversitesi Yayınları. 

Çetin, C. (2008). Türk Düğün Gelenekleri ve Kutsal Evlilik Ritüeli. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-
Coğrafya Fakültesi Dergisi, 110-125. 

Enveri, E. (2018). Türk Yaratılış Mitlerinde Toprak. Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, 91-99. 

Harun A, Serkan. K. (2022). Mitolojik Ana Tasavvuru Bağlamında Toprak. Motif Akademi Halkbilimi 
Dergisi, 389-396. 

Koçkar, M. T. (1998). Çağlar Boyunca İletişim Sanatı Olarak Dans ve Halk Dansları. Ankara: Bağıran 
Yayınevi. 

Ögel, B. (1989). Türk Mitolojisi I. Ankara: Türk Tarih Kurumu. 

Rappaport, R.-Ç. K. (2003). Ritüel. M. E. Gülin Öğüt Eker içinde, Halk Biliminde Kuram ve Yaklaşımlar 
(s. 398). Ankara: Milli Folklor Yayınları-17. 

Roller, L. E. (2013). Ana Tanrıçanın İzinde. İstanbul: Alfa Yayınları. 

Tek, R. (2018). Anadolu Türk Hekimliğinde Toprak. Selçuk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 189-
204. 

 

 

 



somutlaştırmıştır. Bu anlayış, halk kültüründe ritüeller, törenler ve halk oyunları aracılığıyla 
bedenselleşmiş ve günümüze kadar yaşatılmıştır. Halk oyunlarındaki ayak sürme, diz vurma, 
toprağa dokunma gibi hareketler, yalnızca estetik bir ifade değil, aynı zamanda doğayla kurulan 
sembolik diyalogun ve toplumsal aidiyetin göstergeleridir.  

Toprağın halk oyunlarındaki varlığı, kültürel hafızanın sürekliliğini sağlayan bir araç olarak 
da değerlendirilebilir. Oyun aracılığıyla insan, yalnızca doğayı değil, aynı zamanda kendi tarihini ve 
kimliğini yeniden hatırlar. Bu yönüyle halk oyunları, toprak merkezli bir “kültürel hafıza pratiği”dir; 
geçmişin mitolojik anlamlarını günümüz bedenlerinde yeniden canlandıran yaşayan ritüellerdir. Bu 
durum, halk oyunlarının yalnızca estetik bir gösteri ya da folklorik bir kalıntı olmadığını, aksine 
kültürün varoluşsal derinliklerinden beslenen dinamik bir anlam sistemi olduğunu göstermektedir. 

Ayrıca toprak, halk hekimliğinde sağaltıcı bir unsur olarak kullanılmasıyla, kültürel 
pratiklerde hem fiziksel hem de manevi işlev üstlendiğini göstermektedir. Halk oyunlarından Şaman 
danslarına, ritüel uygulamalardan sağlık pratiklerine kadar farklı alanlarda toprak, insan-toprak-
doğa ilişkisini somutlaştıran ve kültürel sürekliliği sağlayan temel bir unsur olarak karşımıza çıkar. 

Sonuç olarak, Türk halk oyunlarında toprak, yalnızca bir oyun zemini değil; kültürel kimliği, 
toplumsal aidiyeti, inancı ve doğayla kurulan derin ilişkiyi görünür kılan güçlü bir semboldür. Bu 
çalışma, toprak kavramının halk oyunlarındaki işlevini ortaya koyarken, Türk kültürünün doğa 
merkezli dünya görüşü ve kültürel hafızasının anlaşılmasına katkı sağlamaktadır. Toprağın, 
geçmişten günümüze hem bireysel hem de toplumsal düzeyde taşıdığı anlam ve işlev, kültürel 
performansların yorumlanmasında vazgeçilmez bir referans noktası olarak değerlendirilebilir. 

KAYNAKÇA 

Aça, M. (2018). Dünya Mitolojilerinde Toprak Simgeciliği. Kültür Araştırmaları Dergisi, 23-35. 

And, M. (2002). Oyun ve Bügü-Türk Kültüründe Oyun Kavramı. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Cenikoğlu, G. T. (2002). Anadolu'da Zeybek Kültürü ve Akşehir Zeybek Oyunları. Zeybek Kültürü 
Sempozyumu (s. 37-45). Muğla: Muğla Üniversitesi Yayınları. 

Çetin, C. (2008). Türk Düğün Gelenekleri ve Kutsal Evlilik Ritüeli. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-
Coğrafya Fakültesi Dergisi, 110-125. 

Enveri, E. (2018). Türk Yaratılış Mitlerinde Toprak. Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, 91-99. 

Harun A, Serkan. K. (2022). Mitolojik Ana Tasavvuru Bağlamında Toprak. Motif Akademi Halkbilimi 
Dergisi, 389-396. 

Koçkar, M. T. (1998). Çağlar Boyunca İletişim Sanatı Olarak Dans ve Halk Dansları. Ankara: Bağıran 
Yayınevi. 

Ögel, B. (1989). Türk Mitolojisi I. Ankara: Türk Tarih Kurumu. 

Rappaport, R.-Ç. K. (2003). Ritüel. M. E. Gülin Öğüt Eker içinde, Halk Biliminde Kuram ve Yaklaşımlar 
(s. 398). Ankara: Milli Folklor Yayınları-17. 

Roller, L. E. (2013). Ana Tanrıçanın İzinde. İstanbul: Alfa Yayınları. 

Tek, R. (2018). Anadolu Türk Hekimliğinde Toprak. Selçuk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 189-
204. 

 

 

 

TÜRK HALK DANSLARINDA KOREOGRAFİK 
YÖNELİMLERİN TARİHSEL İZLERİ: İLK 

TASARIMDAN SAHNELEME DENEMELERİNE 
Semih ÖZBİLGİ* Kerem Cenk YILMAZ** 

Dilek CANTEKİN ELYAĞUTU*** 

Özet 

Türk halk dansları, tarihsel süreç içerisinde büyük ölçüde sözlü ve bedensel aktarım yoluyla kuşaktan 
kuşağa taşınmış, anonim bir üretim olarak kabul edilmiştir. Bu nedenle uzun süre boyunca halk danslarının ilk 
yaratıcısı ya da tasarımcısı üzerine düşünülmemiş, sahneleme pratiği “otantik” icranın dışında değerlendirilmiştir. 
Ancak 20. yüzyılın başlarından itibaren, değişen sosyo-kültürel koşullar ve modernleşme süreci ile halk danslarının 
sahneye taşınması, bu alanda ilk koreografik müdahaleleri gündeme getirmiştir. 

Bu çalışmaya konu olan Türk halk danslarının tarihsel gelişimi içerisindeki öncüleri, halk danslarını sahne 
estetiğiyle bütünleştirerek hem yeni bir gösterim dili oluşturmuş, hem de otantiklik ile sahneleme arasındaki 
gerilimi tartışmaya açmıştır. 

Çalışma, koreografi kavramını yalnızca hareket dizilimleri bağlamında değil, aynı zamanda sahne 
organizasyonu, disiplinlerarası iş birliği ve kültürel temsil boyutlarıyla ele almaktadır. Bu bağlamda, halk 
oyunlarının sahneye taşınma süreci, yalnızca bir folklorik aktarım değil, aynı zamanda estetik ve pedagojik bir 
tasarım girişimi olarak değerlendirilmektedir. 

Bu çalışma, Türk halk danslarının sahneyle buluşma sürecini hem tarihsel hem de kültürel bağlamda 
yorumlamayı amaçlamaktadır. Süreç içerisindeki yaratıcı aktör, kurum ve kuruluşların rollerini ve katkılarını açığa 
çıkarmayı amaçlayan bu çalışma, nitel araştırma yaklaşımlarından durum çalışması deseni kapsamında 
yapılandırılmıştır. Bu doğrultuda, gözlem ve görüşme tekniklerine başvurularak veriler toplanmıştır. Bu verilere 
ek olarak arşiv belgeleri, görsel materyaller (video kayıtları, fotoğraflar), dönemsel yayınlar ve ikincil kaynaklardan 
yararlanılmış, elde edilen tüm veriler içerik analizi yöntemiyle değerlendirilmiştir.  

Sonuç olarak, Türk halk danslarında ilk koreografların kimler olduğu, hangi tarihsel bağlamda ortaya 
çıktıkları ve geleneği sahne ile buluşturma stratejileri incelenerek, “ilk kez tasarlayan ve sahneye uyarlayan” 
aktörlerin önemi vurgulanmaktadır. Bu yaklaşım, halk danslarının tarihini yalnızca geleneğe dayalı bir aktarım 
süreci olarak değil, aynı zamanda yaratıcı bireylerin ve kurumların sahneleme vizyonlarıyla şekillenen bir alan 
olarak konumlandırmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Halk Dansları, Koreografi, Sahne, Koreograf 

HISTORICAL TRACES OF CHOREOGRAPHIC TENDENCIES IN TURKISH FOLK 
DANCES: FROM THE FIRST DESIGN TO STAGING EXPERIMENTS 

Abstract 

Throughout history, Turkish folk dances have largely been considered anonymous productions, passed 
down from generation to generation through oral and physical transmission. Therefore, for a long time, the original 
creator or designer of folk dances was not considered, and the practice of staging was considered outside the scope 
of "authentic" performance. However, from the early 20th century onward, changing socio-cultural conditions and 
the process of modernization brought folk dances to the stage, bringing the first choreographic interventions to the 
forefront. 

* Araştırma Görevlisi, Sakarya Üniversitesi Devlet Konservatuvarı Türk Halk Oyunları Bölümü. 
semihozbilgi@sakarya.edu.tr, ORCID: 0009-0005-8688-1033 
** Profesör, Sakarya Üniversitesi Devlet Konservatuvarı Türk Halk Oyunları Bölümü. kcyilmaz@sakarya.edu.tr, 
ORCID: 0000-0003-2277-3752 
*** Doçent Doktor, Sakarya Üniversitesi Devlet Konservatuvarı Türk Halk Oyunları Bölümü. 
dcantekin@sakarya.edu.tr, ORCID: 0000-0002-0357-9148 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3220



ideolojisiyle birlikte ulusal kimliğin bir temsiline dönüşmüş; sahneye taşınmalarıyla birlikte disipline 
edilmiş, biçimsel olarak düzenlenmiş ve koreografik bir yapıya kavuşmuştur. 

Selim Sırrı Tarcan’ın zeybek oyunlarını beden terbiyesi yaklaşımıyla eğitim kurumlarına 
uyarlaması, halk danslarında ilk sahneleme ve düzenleme adımlarını oluşturmuş; ardından gelen 
Albay İhsan Yavuzer, Oktay Güzelbey, Oktay Cengizay, Recai Aksoy ve Şerif Baykurt gibi isimler bu 
sürecin yerel öncülerini temsil etmiştir. Bu aktörler, halk danslarını yalnızca “geleneksel icra” 
sınırından çıkararak sahne estetiğine taşımış; böylece anonim olanın ardında ilk kez “yaratıcı birey” 
kimliği görünür hale gelmiştir. 

1950’lerden itibaren Halkevleri, Gazi Eğitim Enstitüsü ve bölgesel derleme çalışmaları halk 
danslarının ulusal kimlik inşasıyla örtüşen bir sahneleme diline evrilmesini sağlamıştır. Bu 
dönüşümle birlikte dans, yalnızca folklorik aktarım değil; ulusal temsiliyet, pedagojik eğitim ve 
sanatsal ifade aracı haline gelmiştir. 1974’te Devlet Halk Dansları Topluluğu’nun kurulması ise bu 
süreci kurumsallaştırmış; Moiseyev ekolünden esinlenen sahne düzeni, bale ve tiyatro unsurlarıyla 
desteklenen estetik yapı, modern Türk sahne danslarının temellerini atmıştır. 

Bu kurumsallaşma süreci, halk danslarında bedensel temsil biçimlerini, toplumsal cinsiyet 
rolleri ve kostüm politikalarıyla birlikte yeniden tanımlamıştır. Kadın bedeninin sahnede görünür 
hale gelmesi, partnerli dans yapılarının oluşması, otantik kıyafetlerin sahne estetiğine göre 
dönüştürülmesi gibi unsurlar, halk danslarını toplumsal değişimin sahne üzerindeki göstergelerine 
dönüştürmüştür. Aynı zamanda müzik düzenlemeleri, çok sesli yapılar ve elektronik destekler 
dansın hareket dilini de yeniden şekillendirmiştir. 

1980 sonrasında tiyatro, bale, çağdaş dans ve performans sanatlarıyla kurulan disiplinlerarası 
ilişki, halk danslarının ifade olanaklarını genişletmiş; koreografi artık yalnızca hareket dizilerini 
değil, aynı zamanda anlatı, ışık, mekân ve dramaturjik yapıyı da içeren bir bütün haline gelmiştir. 
Böylece Türk halk dansları hem kültürel belleği sahneye taşıyan hem de çağdaş sahne estetiğiyle 
yeniden yorumlanan dinamik bir sanatsal alan konumuna yükselmiştir. 

Sonuç olarak, bu çalışma halk danslarının tarihini yalnızca geleneksel aktarım zinciriyle 
değil, yaratıcı bireylerin, kurumsal yapıların ve estetik tercihlerinin şekillendirdiği bir koreografik 
gelişim süreci olarak değerlendirmektedir. Türk halk danslarının modernleşme serüveni, bedensel 
ifade, kimlik, temsil ve sahne estetiği arasındaki ilişkinin sürekli yeniden kurulduğu çok katmanlı bir 
tarihsel çerçeve sunmaktadır. 

KAYNAKÇA 

Özkarakahya, A. (2019). Dans ve koreografik düzenlemeler üzerine eleştirel inceleme. 

Guest, A. (1998). Koreografi kavramına tarihsel bakış. 

Oxford University Press. (2000). Oxford sözlüğünde koreografi tanımı. 

Akar, A. (2011). Dans tarihine dair değerlendirmeler. 

Fenmen, M. (1986). Ritüelden sahneye dansın dönüşümü üzerine değerlendirmeler. 

Ersöz, B. (2011). Jeschke’nin koreografi yaklaşımına dair çalışma. 

Giurchescu, A. (2017a). Halk danslarında otantiklik ve kimlik tartışmaları. 

Giurchescu, A. (2017b). Dansın anonim yapısı ve kültürel aktarımı üzerine çalışma. 

Sachs, C. (1963). Dansın kökeni ve anonim üretim teorisi üzerine. 

Fenmen, B. (1986). Bale tarihi. Ankara: Sevda-Cenap And Müzik Vakfı Yayınları (Yayın No: 2). 

Kurtişoğlu, B. (2025). Tekirdağ halk oyunlarının sahneye taşınma süreci. [Kişisel görüşme]. 



ideolojisiyle birlikte ulusal kimliğin bir temsiline dönüşmüş; sahneye taşınmalarıyla birlikte disipline 
edilmiş, biçimsel olarak düzenlenmiş ve koreografik bir yapıya kavuşmuştur. 

Selim Sırrı Tarcan’ın zeybek oyunlarını beden terbiyesi yaklaşımıyla eğitim kurumlarına 
uyarlaması, halk danslarında ilk sahneleme ve düzenleme adımlarını oluşturmuş; ardından gelen 
Albay İhsan Yavuzer, Oktay Güzelbey, Oktay Cengizay, Recai Aksoy ve Şerif Baykurt gibi isimler bu 
sürecin yerel öncülerini temsil etmiştir. Bu aktörler, halk danslarını yalnızca “geleneksel icra” 
sınırından çıkararak sahne estetiğine taşımış; böylece anonim olanın ardında ilk kez “yaratıcı birey” 
kimliği görünür hale gelmiştir. 

1950’lerden itibaren Halkevleri, Gazi Eğitim Enstitüsü ve bölgesel derleme çalışmaları halk 
danslarının ulusal kimlik inşasıyla örtüşen bir sahneleme diline evrilmesini sağlamıştır. Bu 
dönüşümle birlikte dans, yalnızca folklorik aktarım değil; ulusal temsiliyet, pedagojik eğitim ve 
sanatsal ifade aracı haline gelmiştir. 1974’te Devlet Halk Dansları Topluluğu’nun kurulması ise bu 
süreci kurumsallaştırmış; Moiseyev ekolünden esinlenen sahne düzeni, bale ve tiyatro unsurlarıyla 
desteklenen estetik yapı, modern Türk sahne danslarının temellerini atmıştır. 

Bu kurumsallaşma süreci, halk danslarında bedensel temsil biçimlerini, toplumsal cinsiyet 
rolleri ve kostüm politikalarıyla birlikte yeniden tanımlamıştır. Kadın bedeninin sahnede görünür 
hale gelmesi, partnerli dans yapılarının oluşması, otantik kıyafetlerin sahne estetiğine göre 
dönüştürülmesi gibi unsurlar, halk danslarını toplumsal değişimin sahne üzerindeki göstergelerine 
dönüştürmüştür. Aynı zamanda müzik düzenlemeleri, çok sesli yapılar ve elektronik destekler 
dansın hareket dilini de yeniden şekillendirmiştir. 

1980 sonrasında tiyatro, bale, çağdaş dans ve performans sanatlarıyla kurulan disiplinlerarası 
ilişki, halk danslarının ifade olanaklarını genişletmiş; koreografi artık yalnızca hareket dizilerini 
değil, aynı zamanda anlatı, ışık, mekân ve dramaturjik yapıyı da içeren bir bütün haline gelmiştir. 
Böylece Türk halk dansları hem kültürel belleği sahneye taşıyan hem de çağdaş sahne estetiğiyle 
yeniden yorumlanan dinamik bir sanatsal alan konumuna yükselmiştir. 

Sonuç olarak, bu çalışma halk danslarının tarihini yalnızca geleneksel aktarım zinciriyle 
değil, yaratıcı bireylerin, kurumsal yapıların ve estetik tercihlerinin şekillendirdiği bir koreografik 
gelişim süreci olarak değerlendirmektedir. Türk halk danslarının modernleşme serüveni, bedensel 
ifade, kimlik, temsil ve sahne estetiği arasındaki ilişkinin sürekli yeniden kurulduğu çok katmanlı bir 
tarihsel çerçeve sunmaktadır. 

KAYNAKÇA 

Özkarakahya, A. (2019). Dans ve koreografik düzenlemeler üzerine eleştirel inceleme. 

Guest, A. (1998). Koreografi kavramına tarihsel bakış. 

Oxford University Press. (2000). Oxford sözlüğünde koreografi tanımı. 

Akar, A. (2011). Dans tarihine dair değerlendirmeler. 

Fenmen, M. (1986). Ritüelden sahneye dansın dönüşümü üzerine değerlendirmeler. 

Ersöz, B. (2011). Jeschke’nin koreografi yaklaşımına dair çalışma. 

Giurchescu, A. (2017a). Halk danslarında otantiklik ve kimlik tartışmaları. 

Giurchescu, A. (2017b). Dansın anonim yapısı ve kültürel aktarımı üzerine çalışma. 

Sachs, C. (1963). Dansın kökeni ve anonim üretim teorisi üzerine. 

Fenmen, B. (1986). Bale tarihi. Ankara: Sevda-Cenap And Müzik Vakfı Yayınları (Yayın No: 2). 

Kurtişoğlu, B. (2025). Tekirdağ halk oyunlarının sahneye taşınma süreci. [Kişisel görüşme]. 

Çağlar, A. (2025). Erzurum halk oyunlarının erken dönem düzenlemeleri üzerine sözlü tarih 
görüşmesi. [Kişisel görüşme]. 

Çavaz, A. (2020). Gaziantep halk oyunlarının sahneye taşınma süreci. [Kişisel görüşme]. 

Kılınç, M. (2025). Gaziantep halk oyunlarında repertuvarın biçimlenmesi üzerine görüşme. [Kişisel 
görüşme]. 

Okdan, M. (2025). Erzurum yöresinde halk oyunları icrası ve düzenleme çalışmaları. [Kişisel görüşme]. 

Özbilgin, M. (2011). Cumhuriyet dönemi halk dansları çalışmaları ve kurumsal gelişim. Ankara: Kültür 
Bakanlığı Yayınları. 

Öztürkmen, A. (1998). Türkiye’de folklor ve milliyetçilik. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Öztürkmen, A. (2016). Halk oyunları ve sahne: Türkiye’de folklorun kurumsal dönüşümü. İstanbul: İletişim 
Yayınları. 

Sarısaray, M. (2025). Giresun yöresinde halk oyunlarının sahne düzenine geçiş süreci. [Kişisel görüşme]. 

Tümer, M. (2025). Gaziantep oyunlarının düzenlenmesi ve koreografik uygulamalar. [Kişisel görüşme]. 

Yavuzer, İ. (2025). Erzurum’da halk oyunlarının düzenlenmesine dair erken dönem tanıklık. [Kişisel 
görüşme]. 

Yılmaz, K. C., Elyağutu, C. D. (2023). Türk halk dansları ve koreografi sanatı üzerine yorumlayıcı bir 
yaklaşım. Eurasian Academy of Sciences Eurasian Art & Humanities Journal, 16, 
52. https://doi.org/10.17740/eas.art.2023-V16-06 

Yılmaz, K. C., Elyağutu, C. D. (2022). Türkiye’de kültür politikaları ekseninde Türk halk oyunları 
uygulama ve yayma pratikleri üzerine bir değerlendirme. Eurasian Academy of Sciences 
Eurasian Studies / Avrasya Çalışmaları, 15, 42. https://doi.org/10.17740/eas.eus.2022-V15-04 

Yoncalık, O. (2004). Milli eğitimde bir kültür aktarımı olarak halk oyunları (dansları) ve beden eğitimi 
öğretmenliği. Milli Eğitim Dergisi. 5 Kasım 2022 tarihinde Millî Eğitim Bakanlığı sitesinden 
alınmıştır: https://dhgm.meb.gov.tr/yayimlar/dergiler/Milli_Egitim_Dergisi/164/yoncalik.ht
m 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



GELENEKSEL DANS VE OYUN BULUŞMASI: BURSA 
SEKMESİ ÖĞRETİMİNDE SEK SEK UYGULAMASI  

Serap YILDIRIM* 
Özet 

Bu bildiri, halk danslarının öğretiminde oyun temelli yaklaşımların etkisini Bursa yöresine ait bir örnek 
üzerinden incelemektedir. Bursa Keles yöresine ait Bursa Sekmesi adlı halk oyunu, geleneksel çocuk oyunu seksek 
ile bütünleştirilerek ilköğretim öğrencilerine öğretilmiştir. Uygulamada, yere çizilen seksek alanındaki her kutuya 
belirli sayıda elma şekli eklenmiş; oyun kuralları, halk oyununun adım figürleriyle uyumlu hale getirilmiştir. 
Öğrenciler, kutulardaki elma sayısına göre hangi ayak kombinasyonunu kullanacaklarını öğrenerek dans figürlerini 
adım adım tamamlamışlardır. Bu oyun temelli yöntem, öğrencilerin ritim duygusunu, denge ve koordinasyon 
becerilerini geliştirmeyi ve psikomotor öğrenmeyi eğlenceli hale getirmeyi amaçlamıştır. Ayrıca, geleneksel bir 
oyunun halk dansıyla birleştirilmesi yoluyla kültürel mirasın genç kuşaklara aktarılması ve öğrencilerde kültürel 
farkındalık oluşturulması hedeflenmiştir. Sonuçlar, seksek oyunu desteğiyle gerçekleştirilen halk dansı öğretiminin 
öğrencilerin motivasyonunu artırdığını, öğrenmeyi kalıcılaştırdığını ve psikomotor beceriler ile kültürel ilgiyi 
olumlu yönde etkilediğini göstermektedir. 

Anahtar Kelimeler: Halk dansları, Bursa Sekmesi, Oyun Temelli Öğrenme, Kültürel Miras, Psikomotor 
Beceriler 

THE MEETING OF TRADITION AND GAME: THE APPLICATION OF HOPSKEK 
IN BURSA SEKMESİ TEACHING 

Abstract 

This paper examines the impact of game-based approaches in teaching folk dances through a case from 
the Bursa region of Turkey. The traditional folk dance “Bursa Sekmesi” from the Keles district of Bursa was taught 
to primary school students by integrating it with the traditional children’s game “seksek” (hopscotch). In the 
implementation, a hopscotch grid was drawn on the ground with a certain number of apple symbols added to each 
square; the game’s rules were aligned with the step figures of the folk dance. Students learned to complete the dance 
figures step by step by using specific foot combinations determined by the number of apples in each square. This 
game-based method aimed to enhance students’ sense of rhythm, balance, and coordination skills, making 
psychomotor learning fun. Moreover, by combining a traditional game with a folk dance, the approach sought to 
transmit cultural heritage to younger generations and foster cultural awareness among students. The results 
indicate that teaching a folk dance supported by the seksek game increased student motivation, made learning more 
permanent, and positively affected psychomotor skills and cultural interest. 

Keywords: Folk dance, Bursa Sekmesi, game-based learning, cultural heritage, psychomotor skills. 

GİRİŞ 

Halk dansları, bir toplumun kültürel kimliğinin önemli taşıyıcılarındandır. UNESCO’nun 
Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması Sözleşmesi (2003) kapsamında halk oyunları, 
toplulukların kültürel mirasının bir parçası olarak tanımlanan ve gelecek nesillere aktarılması 
gereken önemli unsurlardan biri kabul edilmektedir. Ancak modern eğitim ortamında geleneksel 
halk oyunlarını genç nesillere aktarmak, öğrencilerin dikkatini çekmek ve ilgisini canlı tutmak her 
zaman kolay olmamaktadır. Bu nedenle, öğrenme sürecini öğrenciler için daha cazip ve kalıcı kılacak 
yenilikçi öğretim yöntemlerine ihtiyaç duyulmaktadır. 

Günümüzde eğitimde oyun temelli öğrenme, bu ihtiyaca cevap veren etkili yaklaşımlardan 
biri olarak öne çıkmaktadır. Oyun destekli etkinlikler, öğrencilerin derse katılımını ve 
motivasyonunu artırırken öğrenmeyi eğlenceli hale getirmektedir. Nitekim, oyun temelli öğrenme 
uygulamalarının öğrencilerin dersi daha istekli öğrenmelerini sağlayarak akademik başarıyı olumlu 
yönde etkilediği ve bilgilerin zihinde daha kalıcı yer etmesine yardımcı olduğu belirtilmektedir. 

* Beden Eğitimi Öğretmeni, TED Koleji Bursa. serapyildirim@tedbursa.k12.tr 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3221

*TED Bursa Koleji Halk Dansları ve yaratıcı drama öğretmeni serapyildirim@tedbursa.k12.tr



süreçte denge, ritim ve koordinasyon becerilerini geliştirmiş, grupça hareket etme ve işbirliği yapma 
deneyimi kazanmıştır. Aynı zamanda kendi kültürlerine ait bir oyunu eğlenerek oynadıkları için, 
kültürel mirasla duygusal bir bağ kurmuşlardır. Oyun temelli yaklaşım sayesinde halk dansı 
öğrenimi, öğrenciler açısından zor veya sıkıcı bir görev olmaktan çıkıp, merak uyandıran ve motive 
edici bir etkinliğe dönüşmüştür. 

Bu bulgular ışığında aşağıdaki öneriler geliştirilebilir: 

Eğitim Programları: İlköğretim müfredatında beden eğitimi veya müzik dersleri kapsamında 
halk oyunlarına yer verilirken, öğretimin oyun temelli etkinliklerle zenginleştirilmesi önerilir. 
Özellikle ilkokul çağında, seksek, körebe, yağ satarım bal satarım gibi geleneksel çocuk oyunları ile 
basit halk danslarının adımları entegre edilebilir. Bu sayede öğrenciler kültürel değerleri yaşayarak 
ve eğlenerek öğrenebilirler. 

Öğretmen Yetiştirme: Halk oyunları eğitmenleri ve sınıf öğretmenlerine yönelik hizmet içi 
eğitim programlarında, oyun temelli öğrenme yöntemleri ve uygulama örnekleri tanıtılmalıdır. 
Öğretmenler, geleneksel oyunları ders planlarına uyarlama konusunda teşvik edilmelidir. Bu sayede 
sınıf içi etkinlikler daha ilgi çekici hale gelebilir ve halk oyunlarının yeni nesillere aktarımı 
sürdürülebilir kılınabilir. 

Farklı Yörelere Uyarlama: Bu çalışmada Bursa yöresine ait bir halk oyunu ile seksek 
birleştirilmiştir. Türkiye’nin zengin oyun ve halk dansları kültürü göz önüne alındığında, benzer 
yöntemler farklı yörelerde de uygulanabilir. Her yörenin kendine has çocuk oyunları ve halk dansları 
bulunmaktadır. Örneğin, Ege yöresinde zeybek oyunları basit çocuk oyunlarıyla veya Karadeniz 
horonu denge oyunlarıyla birleştirilebilir. Bu tür uyarlamalar, yöresel kültürel öğelerin öğrencilere 
aktarımını kolaylaştıracaktır. 

Araştırma ve Geliştirme: Gelecekte, oyun temelli halk dansı öğretiminin etkilerini ölçmek için 
daha geniş kapsamlı araştırmalar yapılmalıdır. Nicel ve nitel araştırma tekniklerini birleştirerek 
öğrencilerin akademik başarısı, fiziksel uygunluk düzeyi, derse yönelik tutumları ve kültürel 
farkındalıkları üzerinde bu yaklaşımın etkisi değerlendirilebilir. Örneğin, bir deney grubu (oyun 
temelli öğretim) ve kontrol grubu (geleneksel öğretim) karşılaştırması ile hangi yöntemle hangi 
alanlarda ne düzeyde gelişim sağlandığı ortaya konulabilir. Elde edilecek bilimsel bulgular, oyun 
temelli yaklaşımların eğitim politikalarına entegre edilmesini destekleyecektir. 

Sonuç olarak, oyun ve geleneksel değerlerin buluşması, eğitimde çok yönlü kazanımlar elde 
etmeyi mümkün kılmaktadır. Seksek ile Bursa Sekmesi örneğinde görüldüğü gibi, çocukların 
dünyasına ait bir oyun ile kültürel bir miras ögesi olan halk dansını bir araya getirmek, öğrenme 
sürecini hem verimli hem keyifli hale getirmektedir. Bu yaklaşım, öğrencilerin bedenini ve zihnini 
aynı anda çalıştırarak bütüncül bir öğrenme sağlamakta; aynı zamanda kültürel mirasın 
yaşatılmasına hizmet etmektedir. Eğitim ortamlarında bu tür yenilikçi ve kültürel açıdan zengin 
yöntemlerin kullanılması, öğrencilerde hayat boyu sürecek olumlu izler bırakacaktı 

KAYNAKÇA 

Demirci, S. (2019). Oyun temelli öğrenmenin ilkokul öğrencilerinin psikomotor becerilerine etkisi. 
Eğitim ve Öğretim Dergisi, 8(3), 45-60. 

Esenler Kemer İlkokulu. (2024). Seksek oyunu (web sayfası). T.C. Millî Eğitim Bakanlığı. Erişim adresi: 
esenlerkemerilkokulu.meb.k12.tr/icerikler/seksek-oyunu_15227507.html 

Güler, A. (2020). Halk dansları eğitiminde yaratıcı yöntemler. Geleneksel Kültür Araştırmaları Dergisi, 
5(2), 45-53. 

Köktan, D., & Adıgüzel, Ö. (2024). Dans, drama ve eylem: Türk halk danslarının öğretiminde yaratıcı 
drama yöntemi. Yaratıcı Drama Dergisi, 19(1), 59-88. 



süreçte denge, ritim ve koordinasyon becerilerini geliştirmiş, grupça hareket etme ve işbirliği yapma 
deneyimi kazanmıştır. Aynı zamanda kendi kültürlerine ait bir oyunu eğlenerek oynadıkları için, 
kültürel mirasla duygusal bir bağ kurmuşlardır. Oyun temelli yaklaşım sayesinde halk dansı 
öğrenimi, öğrenciler açısından zor veya sıkıcı bir görev olmaktan çıkıp, merak uyandıran ve motive 
edici bir etkinliğe dönüşmüştür. 

Bu bulgular ışığında aşağıdaki öneriler geliştirilebilir: 

Eğitim Programları: İlköğretim müfredatında beden eğitimi veya müzik dersleri kapsamında 
halk oyunlarına yer verilirken, öğretimin oyun temelli etkinliklerle zenginleştirilmesi önerilir. 
Özellikle ilkokul çağında, seksek, körebe, yağ satarım bal satarım gibi geleneksel çocuk oyunları ile 
basit halk danslarının adımları entegre edilebilir. Bu sayede öğrenciler kültürel değerleri yaşayarak 
ve eğlenerek öğrenebilirler. 

Öğretmen Yetiştirme: Halk oyunları eğitmenleri ve sınıf öğretmenlerine yönelik hizmet içi 
eğitim programlarında, oyun temelli öğrenme yöntemleri ve uygulama örnekleri tanıtılmalıdır. 
Öğretmenler, geleneksel oyunları ders planlarına uyarlama konusunda teşvik edilmelidir. Bu sayede 
sınıf içi etkinlikler daha ilgi çekici hale gelebilir ve halk oyunlarının yeni nesillere aktarımı 
sürdürülebilir kılınabilir. 

Farklı Yörelere Uyarlama: Bu çalışmada Bursa yöresine ait bir halk oyunu ile seksek 
birleştirilmiştir. Türkiye’nin zengin oyun ve halk dansları kültürü göz önüne alındığında, benzer 
yöntemler farklı yörelerde de uygulanabilir. Her yörenin kendine has çocuk oyunları ve halk dansları 
bulunmaktadır. Örneğin, Ege yöresinde zeybek oyunları basit çocuk oyunlarıyla veya Karadeniz 
horonu denge oyunlarıyla birleştirilebilir. Bu tür uyarlamalar, yöresel kültürel öğelerin öğrencilere 
aktarımını kolaylaştıracaktır. 

Araştırma ve Geliştirme: Gelecekte, oyun temelli halk dansı öğretiminin etkilerini ölçmek için 
daha geniş kapsamlı araştırmalar yapılmalıdır. Nicel ve nitel araştırma tekniklerini birleştirerek 
öğrencilerin akademik başarısı, fiziksel uygunluk düzeyi, derse yönelik tutumları ve kültürel 
farkındalıkları üzerinde bu yaklaşımın etkisi değerlendirilebilir. Örneğin, bir deney grubu (oyun 
temelli öğretim) ve kontrol grubu (geleneksel öğretim) karşılaştırması ile hangi yöntemle hangi 
alanlarda ne düzeyde gelişim sağlandığı ortaya konulabilir. Elde edilecek bilimsel bulgular, oyun 
temelli yaklaşımların eğitim politikalarına entegre edilmesini destekleyecektir. 

Sonuç olarak, oyun ve geleneksel değerlerin buluşması, eğitimde çok yönlü kazanımlar elde 
etmeyi mümkün kılmaktadır. Seksek ile Bursa Sekmesi örneğinde görüldüğü gibi, çocukların 
dünyasına ait bir oyun ile kültürel bir miras ögesi olan halk dansını bir araya getirmek, öğrenme 
sürecini hem verimli hem keyifli hale getirmektedir. Bu yaklaşım, öğrencilerin bedenini ve zihnini 
aynı anda çalıştırarak bütüncül bir öğrenme sağlamakta; aynı zamanda kültürel mirasın 
yaşatılmasına hizmet etmektedir. Eğitim ortamlarında bu tür yenilikçi ve kültürel açıdan zengin 
yöntemlerin kullanılması, öğrencilerde hayat boyu sürecek olumlu izler bırakacaktı 

KAYNAKÇA 

Demirci, S. (2019). Oyun temelli öğrenmenin ilkokul öğrencilerinin psikomotor becerilerine etkisi. 
Eğitim ve Öğretim Dergisi, 8(3), 45-60. 

Esenler Kemer İlkokulu. (2024). Seksek oyunu (web sayfası). T.C. Millî Eğitim Bakanlığı. Erişim adresi: 
esenlerkemerilkokulu.meb.k12.tr/icerikler/seksek-oyunu_15227507.html 

Güler, A. (2020). Halk dansları eğitiminde yaratıcı yöntemler. Geleneksel Kültür Araştırmaları Dergisi, 
5(2), 45-53. 

Köktan, D., & Adıgüzel, Ö. (2024). Dans, drama ve eylem: Türk halk danslarının öğretiminde yaratıcı 
drama yöntemi. Yaratıcı Drama Dergisi, 19(1), 59-88. 

Tohumat, M., & Arabacı, R. (2017). Halk oyunları çalışmalarının çocukların fiziksel uygunluklarına 
etkisi. İnönü Üniversitesi Beden Eğitimi ve Spor Bilimleri Dergisi, 4(1), 16-27. 

UNESCO. (2003). Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması Sözleşmesi. Paris: UNESCO. (Erişim: 
UNESCO Türkiye Millî Komisyonu, 2025) 

Wang, Y., & Liu, Q. (2020). Effects of game-based teaching on primary students’ dance learning: The 
application of the personal active choreographer. International Journal of Game-Based Learning, 
10(1), 19-36. 

 

 

 

  



TÜRK HALK OYUNLARI VE KUZEY KIBRIS TÜRK 
HALK OYUNLARINDA ORTAK VE FARKLI 

KÜLTÜREL DEĞERLER 

Serkan TUTAK* Bülent KURTİŞOĞLU** 
Özet 

Türk halk oyunları, Anadolu’nun farklı bölgelerinde tarihsel, sosyal ve coğrafik koşulların etkisiyle 
biçimlenmiş; toplumsal yaşamın estetik ve sembolik bir yansıması olarak kültürel belleğin en güçlü taşıyıcılarından 
biri haline gelmiştir. Halay, horon, zeybek, bar ve karşılamalar gibi türler, eğlencenin ötesinde, toplumsal değerlerin 
aktarımı, kimlik inşası ve kuşaklar arası sürekliliğin sağlanmasında işlevsel bir rol üstlenmiştir. Anadolu merkezli 
bu zengin repertuar, tarihsel süreçte farklı coğrafyalara taşınarak yeniden yorumlanmıştır. Kıbrıs adası, Akdeniz’in 
kesişim noktası olması nedeniyle çok katmanlı bir kültürel yapıya sahiptir. Latin, Bizans, Türk, Rum ve daha pek 
çok farklı topluluk etkilerinin birleştiği ada kültürü, müzik ve dans geleneklerinin sürekli dönüşümüne zemin 
hazırlamıştır. 1571’de Osmanlı hâkimiyetinin başlamasıyla birlikte Anadolu’dan gerçekleşen göçler sonucunda Türk 
kültürü bu çeşitliliğe eklemlenmiş; Oğuz/Türk boylarının taşıdığı müzik ve oyun repertuarı ada halkı tarafından 
benimsenerek özgünleşmiştir. Böylece ritmik ve melodik yapıda Anadolu ile sürekliliğini koruyan, ancak çalgı, 
figür ve giysi tercihlerinde yerel çeşitlilik yansıtan Kuzey Kıbrıs Türk halk oyunları ortaya çıkmıştır. Müzikal yapı 
bakımından her iki coğrafyada da ortak ritmik ve melodik özelliklerin yanı sıra benzer çalgı tercihleri öne 
çıkmaktadır. Oyunların hareket repertuarı incelendiğinde ise iki kültürde ortak figürlerin bulunması yanında icra 
sürecinde farklılaşan hareketlerin de dikkati çektiği görülmektedir. Giysi ve kostümler her iki coğrafyada da 
kültürel kimliği yansıtan ve oyunun estetik yönünü destekleyen unsurlar olarak önem taşımaktadır. Bu çalışma, 
Kıbrıs’ın kendi tarihsel-kültürel dinamikleri içinde şekillenen oyun repertuarının, Anadolu Türk halk oyunlarıyla 
etkileşim sürecini ele almakta ve iki coğrafya arasındaki ortak ve farklı değerleri müzikal yapı, oyun hareketleri ve 
giysi bakımından karşılaştırmalı olarak ortaya koymayı amaçlamaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Türk Halk Oyunları, Kuzey Kıbrıs Türk Halk Oyunları, Müzik, Ritim, Kostüm 

COMMON AND DISTINCT CULTURAL VALUES IN TURKISH FOLK DANCES 
AND NORTHERN CYPRUS TURKISH FOLK DANCES 

Abstract 

Turkish folk dances have been shaped by the historical, social, and geographical conditions of different 
regions in Anatolia, becoming one of the most powerful carriers of cultural memory as both an aesthetic and 
symbolic reflection of social life. Genres such as halay, horon, zeybek, bar, and karşılama extend beyond 
entertainment, serving as functional practices for the transmission of social values, the construction of identity, and 
the preservation of intergenerational continuity. This Anatolia-centered repertoire has historically spread to 
different geographies and has been reinterpreted in diverse cultural contexts. The island of Cyprus, situated at the 
crossroads of the Mediterranean, possesses a multilayered cultural structure shaped by the influences of Latin, 
Byzantine, Turkish, Greek, and various other communities. This diversity has provided fertile ground for the 
continuous transformation of music and dance traditions. Following the Ottoman conquest in 1571, migrations from 
Anatolia introduced Turkish cultural elements into this complex structure. The musical and dance repertoire 
brought by Oghuz/Turkic groups was adopted and reinterpreted by the island’s population, acquiring a distinctive 
character. Consequently, Northern Cyprus Turkish folk dances emerged as a synthesis that preserved Anatolia’s 
rhythmic and melodic continuity while reflecting local diversity in instruments, figures, and costumes. In terms of 
musical structure, both geographies share common rhythmic and melodic features, accompanied by similar 
instrumental preferences. Examination of movement repertoires reveals that while shared figures exist in both 
traditions, variations also emerge during performance practices. Costumes in both contexts serve as cultural 
markers that make identity visible and reinforce the aesthetic dimension of the dances. This study aims to analyze 
the dance repertoire formed within the historical and cultural dynamics of Cyprus in relation to Anatolian Turkish 

* Yüksek Lisans Öğrencisi, Ardahan Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Sanat ve Tasarım Ana Bilim Dalı. 
serkantutak@hotmail.com, ORCID: 0009-0001-2542-1528 
** Profesör Doktor, Ardahan Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Türk Halk Oyunları Bölümü. 
kurtisoglu@gmail.com, ORCID: 0000-0001-9550-9712 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3222



durum, UNESCO’nun (2003) “somut olmayan kültürel mirasın yaşayan bileşenleri” tanımına da 
uygun biçimde, giyim-kuşamı kültürel sürekliliğin bir parçası olarak konumlandırır. 

TOPLUMSAL İŞLEVİ 

Kıbrıs Türk halk oyunları, yalnızca müziksel veya figüratif unsurlardan ibaret değildir; aynı 
zamanda toplumun ortak yaşam deneyimlerini yansıtan ve kuşaklar arası bağları güçlendiren ritüel 
nitelikli kültürel pratiklerdir. Karşılama, sirtolar ve çiftetelliler başta olmak üzere birçok oyun türü, 
düğün, nişan, hasat zamanı, asker uğurlama ve toplumsal kutlama törenlerinde icra edilir. Bu 
oyunlar, katılımcıların dayanışma, saygı ve topluluk bilincini pekiştirdiği sembolik iletişim alanları 
olarak işlev görür. 

Sadıkoğlu’nun (2021) çalışması, Kıbrıs’taki yerel festivallerin özellikle halk dansı toplulukları 
aracılığıyla toplumsal aidiyeti güçlendirdiğini ve kültürel sürekliliği canlı tuttuğunu ortaya 
koymaktadır. Bu yönüyle halk oyunları, yalnızca geçmişin mirasını taşıyan bir folklorik unsur değil, 
aynı zamanda günümüz toplumunda kimliğin yeniden üretildiği canlı bir kültürel ifade biçimidir. 
UNESCO’nun (2003) “Somut Olmayan Kültürel Miras” çerçevesine göre, bu tür pratikler topluluk 
belleğini koruyan, aktaran ve yenileyen dinamik miras öğeleridir. Kıbrıs halk oyunları da bu tanıma 
uygun biçimde hem geleneksel hem çağdaş öğeleri bünyesinde barındıran bir “yaşayan kültür” 
örneğidir. 

Anadolu’daki “halay” ve “bar” oyunlarının kolektif dayanışma ve birlik sembolizmine sahip 
olduğu düşünüldüğünde, Kıbrıs’taki “karşılama” oyunları bu işlevin yerel bir uyarlamasını temsil 
eder. Dansçıların sahnede birbirine dönük hareketleri, karşılıklı selamlaşma jestleri ve göz teması, 
toplumsal uyumun sahne üzerindeki sembolik yansımalarıdır. Özer (2023) de bu ritüel formların 
modern toplumda dahi kültürel dayanışmanın bir aracı olarak sürdüğünü göstermektedir. 

Sonuç olarak, Kıbrıs Türk halk oyunları hem tarihsel aktarımın sürekliliğini sağlayan hem de 
güncel toplumsal dayanışmayı görünür kılan kültürel bir köprü niteliğindedir. Bu oyunlar 
aracılığıyla toplum, geçmişle bağ kurarken kendi çağdaş kimliğini de yeniden inşa eder. 

SONUÇ VE ÖNERİLER  

Kuzey Kıbrıs Türk halk oyunları, Anadolu’nun müzikal ve ritmik mirasını koruyarak 
Akdeniz kültürünün çok katmanlı yapısıyla bütünleşmiş, bu sayede hem tarihsel hem de estetik 
anlamda özgün bir sentez oluşturmuştur. Anadolu kökenli makamsal diziler —Hüseynî, Hicaz, 
Nihavend, Rast ve Kürdî— adada varlığını sürdürürken; melodik süslemelerde, ritmik geçişlerde ve 
çalgı tercihinde Akdeniz’e özgü lirik bir ifade biçimi belirginleşmiştir (Görgoretti & Kıvanç, 2023). Bu 
durum, kültürel aktarımın yalnızca bir koruma pratiği değil, yerel estetik üzerinden yeniden üretim 
süreci olduğunu göstermektedir. 

Makamsal süreklilik, aksak ritimler (9/8, 7/8, 5/8) ve figürsel benzerlikler Anadolu geleneğiyle 
tarihsel bağı yansıtırken; kostüm, çalgı ve teatral icra biçimleri ada kimliğinin kendine özgü estetik 
dilini temsil eder. Kadın ve erkek dansçının birlikte sahnede yer aldığı karşılamalar, Kıbrıs 
toplumundaki sosyal eşitlik anlayışının kültürel düzlemdeki yansımasıdır. Zeybek, karşılama ve 
sirtoların teatral üslupla icra edilmesi, halk oyunlarını salt bir ritmik performans olmaktan çıkarıp 
toplumsal kimliğin sembolik bir anlatı biçimine dönüştürmüştür. 

Bu özellikleriyle Kıbrıs Türk halk oyunları, UNESCO’nun (2003) “Somut Olmayan Kültürel 
Miras” çerçevesinde tanımlanan yaşayan kültür anlayışına örnek teşkil etmektedir. Her sahne icrası, 
geçmişten devralınan mirası günümüz toplumunun estetik ve duygusal dinamiklerine göre yeniden 
yorumlar. Böylece halk oyunları hem geleneksel sürekliliğin taşıyıcısı hem de çağdaş kültürel 
kimliğin biçimlendirici bir unsuru hâline gelir (Glassie, 1995; Eroğlu, 2017). 

Sonuç olarak, Kıbrıs Türk halk oyunları, “aktarılan miras” ile “yeniden üretilen kimlik” 
arasındaki ilişkiyi somutlaştıran özgün bir kültürel formdur. Anadolu’nun müzikal ve figüratif 

değerleri, Akdeniz’in estetik duyarlılığıyla harmanlanarak adada yeni bir anlam katmanı 
kazanmıştır. Günümüzde bu oyunlar yalnızca sahne gösterileri olarak değil, aynı zamanda Kıbrıs 
Türk toplumunun kültürel sürekliliğini, dayanışma bilincini ve ortak aidiyet duygusunu canlı tutan 
güçlü bir kültürel iletişim aracı olarak varlığını sürdürmektedir (Sadıkoğlu, 2021; Turkish Studies, 
2023). 

KAYNAKÇA 

Eroğlu, H. (2017). Türk halk oyunlarının tipolojisi ve bölgesel özellikleri. Ankara: Kültür ve Turizm 
Bakanlığı Yayınları. 

Glassie, H. (1995). Tradition. The Journal of American Folklore, 108(430), 395–412. 

Görgoretti, B., & Kıvanç Öztuğ, E. (2023). Kıbrıs Türk toplumunun Türk milliyetçiliğini benimsemesinde 
eğitim ve müziğin etkisi. Eurasian Journal of Music and Dance, 21, 1–14. 

Özer, B. D. (2023). Kıbrıs Türk ve Rum halk dansları müziklerinin benzerlikleri ve farklılıkları. 
International Journal of Social Sciences and Art Studies, 23, 23–35. 

Pakistan Journal of Life and Social Sciences (PJLSS). (2024). Imagery and embodied symbolism in folk dance 
movement. PJLSS, 22(4), 130–142. 

Sadıkoğlu, R. (2021). Festivals for inclusion? Cultural identity and social participation in Northern Cyprus. 
Social Inclusion, 9(4), 213–222. 

Turner, V. (1982). From ritual to theatre: The human seriousness of play. New York: PAJ Publications. 

UNESCO. (2003). Convention for the safeguarding of the intangible cultural heritage. Paris: UNESCO 
Publishing. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



KÜLTÜREL KODLARDAN TERAPİ MODELİNE: G-
MDR YÖNTEMİ İLE PROZODİK OKUMA VE RİTİM 

EĞİTİMİ ÜZERİNE BİR ÖNERİ 
Umut ERDOĞAN* Kerem Cenk YILMAZ** 

Dilek CANTEKİN ELYAĞUTU*** 

Özet 

Dikkat Eksikliği ve Hiperaktivite Bozukluğu (DEHB) ile Özgül Öğrenme Güçlüğü (ÖÖG), çocukluk 
çağında yaygın olarak birlikte görülen ve bireylerin dikkat, hafıza, okuma, yazma ve koordinasyon gibi temel 
becerilerini olumsuz etkileyen iki önemli nörogelişimsel bozukluktur. Bu çocuklarda en sık rastlanan güçlüklerden 
biri, okuma sürecinde ritim, vurgu ve tonlamayı kapsayan prozodik okuma yetersizliğidir. Prozodik okuma 
becerisinin gelişimi, yalnızca akademik performansı değil aynı zamanda çocuğun sosyal iletişim ve kültürel 
etkileşim düzeyini de doğrudan etkilemektedir. 

G-MDR terapisi, DEHB ve ÖÖG birlikteliği olan çocuklarda prozodik okuma becerisini geliştirmeyi 
hedefleyen yenilikçi bir müdahale olarak tasarlanmıştır. Bu yaklaşım, müzik terapisi ile dans terapi arasındaki 
entegrasyonu kurarak ses, ritim, vurgu ve bedensel ifade gibi alanları bütüncül bir çerçevede bir araya getirmeyi  
amaçlamaktadır. Katılımcıların bedensel farkındalığını artırırken doğru nefes kontrolü, istikrarlı vurgu yapısı, 
tonlama ve ritim akışını güçlendirmeyi amaçlamakta; bu süreç, prozodik hataların temel belirleyicileri olan dil-
motor entegrasyonunu hedefleyen bir modül olarak işlev görmektedir. Yöntemin temel yaklaşımı, Türk halk 
oyunlarının ritmik yapıları, deme çevirme geleneği ve yerel çalgıların (asma davul, bendir, darbuka vb.) bütüncül 
bir şekilde kullanılması üzerine kuruludur. G-MDR’nin ayırt edici yönü, prozodik okuma becerisini geliştirmeyi 
birincil hedef olarak belirlemesi ve bu hedefi kültürel kodlarla harmanlanmış müzik-dans-ritim bütünleşmesi 
aracılığıyla desteklemesidir. Program, sekiz haftalık oturumlar şeklinde yapılandırılmıştır ve her seans; ısınma 
egzersizleri, deme çevirme uygulamaları ve canlı müzik eşliğinde dans-ritim çalışmalarını içermektedir. Ayrıca 
ebeveyn katılımı ve ev ödevleri ile öğrenmenin pekiştirilmesi amaçlanmaktadır. 

Yöntem, Nordoff-Robbins, Orff-Schulwerk, Dalcroze ve Kodály gibi müzik pedagojisi ve terapi 
modellerinden esinlenmekle birlikte, kültürel aidiyet kazandırma boyutuyla ayrışmaktadır. Bu yönüyle GMDR, 
yalnızca bilişsel ve akademik gelişime değil, aynı zamanda çocuğun kültürel kimliğini güçlendirmesine ve 
toplumsal aidiyet duygusunun pekişmesine katkı sağlamayı hedeflemektedir. 

Alanyazında yer alan dans-hareket terapisi ve müzik temelli uygulamalardan farklı olarak, Türk halk 
oyunlarının sözlü ve ritmik yapısını doğrudan prozodik okuma gelişimine uyarlaması açısından özgün bir katkı 
sunmaktadır. Çalışmanın ilerleyen aşamalarında, önerilen seans protokolünün uygulanması ve ön test-son test 
değerlendirmeleriyle yöntemin etkililiğinin sınanması planlanmaktadır. DEHB ve ÖÖG tanılı çocuklara yönelik 
kültürel temelli, bütüncül ve yenilikçi bir destekleyici eğitim yaklaşımı sunmakta ve eğitim, terapi ve müzik 
alanında disiplinlerarası bir model önerisi getirmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Halk Dansları, Müzik, Dans, Terapi, GMDR 

FROM CULTURAL CODES TO A THERAPY MODEL: A PROPOSAL FOR 
PROSODIC READING AND RHYTHM TRAINING WITH THE GMDR METHOD 

Abstract 

Attention-Deficit/Hyperactivity Disorder (ADHD) and Specific Learning Disability (SLD) are two 
significant neurodevelopmental disorders that commonly coexist in childhood and negatively impact individuals' 
fundamental skills such as attention, memory, reading, writing, and coordination. One of the most common 
difficulties encountered in these children is the inability to read prosodicly, which encompasses rhythm, stress, and 

* Doktor Öğretim Üyesi, Sakarya Üniversitesi Devlet Konservatuvarı Türk Halk Oyunları Bölümü. 
uerdogan@sakarya.edu.tr 
** Profesör, Sakarya Üniversitesi Devlet Konservatuvarı Türk Halk Oyunları Bölümü. kcyilmaz@sakarya.edu.tr, 
*** Doçent Doktor, Sakarya Üniversitesi Devlet Konservatuvarı Türk Halk Oyunları Bölümü. 
dcantekin@sakarya.edu.tr 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3223



Ayrıca yöntemin farklı yaş grupları, gelişimsel düzeyler ve kültürel ortamlarda 
uyarlanabilirliği araştırılmalı; nöropsikolojik ölçümlerle desteklenen uzun dönemli çalışmalarla 
modelin kalıcılığı değerlendirilmeli, sonuçları eğitim, terapi ve müzik disiplinlerinde karşılaştırmalı 
olarak incelenmelidir. 

G-MDR yöntemi, kültürel mirasın eğitimsel terapötik süreçlere entegrasyonu açısından 
özgün bir örnek oluşturmakta; müzik, dans ve ritmin birlikte ele alındığı çok boyutlu bir öğrenme 
modeli olarak Türk müzik dans ve ritim terapisi literatürüne önemli bir katkı sağlamaktadır. 

KAYNAKÇA 

Amerikan Psikiyatri Birliği. (2013). Ruhsal bozuklukların tanı ve istatistik el kitabı (5. baskı). Amerikan 
Psikiyatri Yayınları. 

Aniruddh, D. P., & Daniele, J. R. (2003). An empirical comparison of rhythm in language and 
music. Cognition, 87(1), B35–B45. https://doi.org/10.1016/S0010-0277(02)00187-7 

Avcı, B. N.,  Altunbaş Yavuz, S. (2023). Okuma güçlüğü olan öğrencilerin fonolojik farkındalık 
düzeylerinin gelişmesinde müzik eğitiminin kullanılması. Erzincan Üniversitesi Eğitim 
Fakültesi Dergisi, 25(4), 737–750. https://doi.org/10.17556/erziefd.1339485 

Bağcı, H.,  Toy, A. (2020). Piyano çalışma alışkanlıkları ölçeği geliştirme çalışması. OPUS–Uluslararası 
Toplum Araştırmaları Dergisi, 15(21), 583–603. https://doi.org/10.26466/opus.621102 

Bayramlı, E. (2023). Türkiye'de dezavantajlı gruplarla çalışan sanat terapistlerinin sanat terapisi 
üzerine görüşleri ve uygulamaları. Toplum ve Sosyal Hizmet, 34(3), 553–
577. https://doi.org/10.33417/tsh.1033861 

Bijsterbosch, J. D., Lee, K. H., Hunter, M. D., Tsoi, D. T., Lankappa, S., Wilkinson, I. D., ... & Woodruff, 
P. W. R. (2011). The role of the cerebellum in sub- and supraliminal error correction during 
sensorimotor synchronization: Evidence from fMRI and TMS. Journal of Cognitive 
Neuroscience, 23(5), 1100–1112. https://doi.org/10.1162/jocn.2010.21506 

Chen, J. L., Zatorre, R. J., & Penhune, V. B. (2006). Interactions between auditory and dorsal premotor 
cortex during synchronization to musical rhythms. NeuroImage, 32(4), 1771–
1781. https://doi.org/10.1016/j.neuroimage.2006.04.207 

Doğan, F. Z.,  Akel, B. S. (2021). Disleksili çocuklarda dans hareket terapisinin praksis üzerindeki 
etkisi: Vaka serisi çalışması. Ergoterapi ve Rehabilitasyon Dergisi, 9(1), 41–
48. https://doi.org/10.30720/ered.595912 

Dowhower, S. L. (1991). Speaking of prosody: Fluency’s unattended bedfellow. Theory Into Practice, 
30(3), 165–175. https://doi.org/10.1080/00405849109543497 

Ercan, E. S., et al. (2013). Child and Adolescent Psychiatry and Mental Health, 7(1), 
30. http://www.capmh.com/content/7/1/30 

Eren, B. (2012). Müzik eğitiminde kaynaştırma uygulamaları ve Orff-Schulwerk. Trakya Üniversitesi 
Eğitim Fakültesi Dergisi, 2(2), 14–25. 

Fusco, N., Germano, G. D., & Capellini, S. A. (2015). Efficacy of a perceptual and visual-motor skill 
intervention program for students with dyslexia. CoDAS, 27(2), 128–134. Sociedade Blasileria 
de Fonoaudiologia. 

Gerek, Z., Yıldırımer, E., Açılmış, H. (2021). Dans ve müzik eğitimi alan konservatuvar öğrencilerinin 
işitsel ve görsel ritim algılarının incelenmesi. Uluslararası Egzersiz Psikolojisi Dergisi, 3(2), 60–
67. https://doi.org/10.51538/intjourexerpsyc.1037878 



Ayrıca yöntemin farklı yaş grupları, gelişimsel düzeyler ve kültürel ortamlarda 
uyarlanabilirliği araştırılmalı; nöropsikolojik ölçümlerle desteklenen uzun dönemli çalışmalarla 
modelin kalıcılığı değerlendirilmeli, sonuçları eğitim, terapi ve müzik disiplinlerinde karşılaştırmalı 
olarak incelenmelidir. 

G-MDR yöntemi, kültürel mirasın eğitimsel terapötik süreçlere entegrasyonu açısından 
özgün bir örnek oluşturmakta; müzik, dans ve ritmin birlikte ele alındığı çok boyutlu bir öğrenme 
modeli olarak Türk müzik dans ve ritim terapisi literatürüne önemli bir katkı sağlamaktadır. 

KAYNAKÇA 

Amerikan Psikiyatri Birliği. (2013). Ruhsal bozuklukların tanı ve istatistik el kitabı (5. baskı). Amerikan 
Psikiyatri Yayınları. 

Aniruddh, D. P., & Daniele, J. R. (2003). An empirical comparison of rhythm in language and 
music. Cognition, 87(1), B35–B45. https://doi.org/10.1016/S0010-0277(02)00187-7 

Avcı, B. N.,  Altunbaş Yavuz, S. (2023). Okuma güçlüğü olan öğrencilerin fonolojik farkındalık 
düzeylerinin gelişmesinde müzik eğitiminin kullanılması. Erzincan Üniversitesi Eğitim 
Fakültesi Dergisi, 25(4), 737–750. https://doi.org/10.17556/erziefd.1339485 

Bağcı, H.,  Toy, A. (2020). Piyano çalışma alışkanlıkları ölçeği geliştirme çalışması. OPUS–Uluslararası 
Toplum Araştırmaları Dergisi, 15(21), 583–603. https://doi.org/10.26466/opus.621102 

Bayramlı, E. (2023). Türkiye'de dezavantajlı gruplarla çalışan sanat terapistlerinin sanat terapisi 
üzerine görüşleri ve uygulamaları. Toplum ve Sosyal Hizmet, 34(3), 553–
577. https://doi.org/10.33417/tsh.1033861 

Bijsterbosch, J. D., Lee, K. H., Hunter, M. D., Tsoi, D. T., Lankappa, S., Wilkinson, I. D., ... & Woodruff, 
P. W. R. (2011). The role of the cerebellum in sub- and supraliminal error correction during 
sensorimotor synchronization: Evidence from fMRI and TMS. Journal of Cognitive 
Neuroscience, 23(5), 1100–1112. https://doi.org/10.1162/jocn.2010.21506 

Chen, J. L., Zatorre, R. J., & Penhune, V. B. (2006). Interactions between auditory and dorsal premotor 
cortex during synchronization to musical rhythms. NeuroImage, 32(4), 1771–
1781. https://doi.org/10.1016/j.neuroimage.2006.04.207 

Doğan, F. Z.,  Akel, B. S. (2021). Disleksili çocuklarda dans hareket terapisinin praksis üzerindeki 
etkisi: Vaka serisi çalışması. Ergoterapi ve Rehabilitasyon Dergisi, 9(1), 41–
48. https://doi.org/10.30720/ered.595912 

Dowhower, S. L. (1991). Speaking of prosody: Fluency’s unattended bedfellow. Theory Into Practice, 
30(3), 165–175. https://doi.org/10.1080/00405849109543497 

Ercan, E. S., et al. (2013). Child and Adolescent Psychiatry and Mental Health, 7(1), 
30. http://www.capmh.com/content/7/1/30 

Eren, B. (2012). Müzik eğitiminde kaynaştırma uygulamaları ve Orff-Schulwerk. Trakya Üniversitesi 
Eğitim Fakültesi Dergisi, 2(2), 14–25. 

Fusco, N., Germano, G. D., & Capellini, S. A. (2015). Efficacy of a perceptual and visual-motor skill 
intervention program for students with dyslexia. CoDAS, 27(2), 128–134. Sociedade Blasileria 
de Fonoaudiologia. 

Gerek, Z., Yıldırımer, E., Açılmış, H. (2021). Dans ve müzik eğitimi alan konservatuvar öğrencilerinin 
işitsel ve görsel ritim algılarının incelenmesi. Uluslararası Egzersiz Psikolojisi Dergisi, 3(2), 60–
67. https://doi.org/10.51538/intjourexerpsyc.1037878 

Grahn, J. A., & Brett, M. (2007). Rhythm and beat perception in motor areas of the brain. Journal of 
Cognitive Neuroscience, 19(5), 893–906. https://doi.org/10.1162/jocn.2007.19.5.893 

Grahn, J. A., & Rowe, J. B. (2009). Feeling the beat: Premotor and striatal interactions in musicians and 
nonmusicians during beat perception. Journal of Neuroscience, 29(23), 7540–
7548. https://doi.org/10.1523/JNEUROSCI.2018-08.2009 

Ho, R. T. H., Cheung, J. K. K., Chan, W. C., Cheung, I. K. M., & Lam, L. C. W. (2015). A   3-arm 
randomized controlled trial on the effects of dance movement intervention and exercises on 
elderly with early dementia. BMC Geriatrics, 15(1), 127. 

Intveen, A. (2007). Musical instruments in anthroposophical music therapy with reference to Rudolf 
Steiner’s model of the threefold human being. Voices: A World Forum for Music Therapy, 
7(3). https://doi.org/10.15845/voices.v7i3.547 

Janet, L. P., & Anderson, M. E. (1980). Eye and head movements in reading-disabled and normal 
children. American Journal of Occupational Therapy, 34(12), 801–
808. https://doi.org/10.5014/ajot.34.12.801 

Lee, H. J., Jang, S. H., Lee, S. Y., & Hwang, K. S. (2015). Effectiveness of dance/movement therapy on 
affect and psychotic symptoms in patients with schizophrenia. The Arts in Psychotherapy, 45, 
64–68.  

Marchand-Krynski, M.-È., Morin-Moncet, O., Bélanger, A.-M., Beauchamp, M. H., & Leonard, G. 
(2017). Shared and differentiated motor skill impairments in children with dyslexia and/or 
attention deficit disorder: From simple to complex sequential coordination. PLoS ONE, 12(5), 
e0177490. https://doi.org/10.1371/journal.pone.0177490 

Mayer-Benarous, H., Benarous, X., Vonthron, F., & Cohen, D. (2021). Music therapy for children with 
autistic spectrum disorder and/or other neurodevelopmental disorders: A systematic 
review. Front  Psychiatry, 12, 643234. https://doi.org/10.3389/fpsyt.2021.643234 

Sarıkaya, A. N., Ayhan, C. H., Sukut, Ö. (2017). Farklı gruplarda dans ve hareket terapisinin kullanımı 
ve etkileri. G.O.P. Taksim E.A.H. Derleme / JAREN, 3(Ek sayı), 1–5. 

Röhricht, F., Papadopoulos, N., & Priebe, S. (2013). An exploratory randomized controlled trial of 
body psychotherapy for patients with chronic depression. Journal of Affective Disorders, 151(1), 
85–91.  

Schwanenflugel, P. J., Hamilton, Marie A., Kuhn, Melanie. R., Wisenbaker, J. M., & Stahl, S. A. 
(2004).. Journal of Educational Psychology, 96(1), 119–129.  

Vitola, E. S., Bau, C. H., Salum, G. A., Horta, B. L., Quevedo, L., Barros, F. C., Pinheiro, R. T., Kieling, 
C., Rohde, L. A., & Grevet, E. H. (2017). Exploring DSM-5 ADHD criteria beyond young 
adulthood: Phenomenology, psychometric properties and prevalence in a large three-decade 
birth cohort. Psychological Medicine, 47(4), 744–
754. https://doi.org/10.1017/S0033291716002853 

Zatorre, R. J., Chen, J. L., & Penhune, V. B. (2007). When the brain plays music: Auditory–motor 
interactions in music perception and production. Nature Reviews Neuroscience, 8(7), 547–
558. https://doi.org/10.1038/nrn2152 

 



8 HAFTALIK TÜRK HALK DANSLARI EĞİTİMİNİN 
ÜNİVERSİTE ÖĞRENCİLERİNİN ALGILANAN BEDEN 

OKUR-YAZARLIĞI ÜZERİNE ETKİSİ 
Yunus Emre ÜSTGÖRÜL* 

Özet 

Giriş ve Amaç: Hareket temelli birçok aktivitenin bireylerde bedensel farkındalık yarattığı göz önünde 
bulundurulduğunda, 8 Haftalık Türk Halk Dansları Eğitiminin bireylerin algılanan beden okur-yazarlığında bir 
değişim oluşturup oluşturmadığını ortaya koymak bu çalışmanın temel amacıdır. 

Yöntem: İlişkisel tarama modelindeki araştırmanın çalışma grubunu Marmaris Turizm Meslek Yüksek 
Okulu, Seyahat Turizm ve Eğlence Hizmetleri Bölümünde öğrenim gören öğrencilerden Türk Halk Dansları dersi 
seçen öğrencilerin 21 kadın (Ortyaş = 23.58 ± 3.43) ve 19 erkek (Ortyaş = 23.42 ± 3.13) olmak üzere toplam 40 öğrenci 
oluşturmuştur. Katılımcılar “Algılanan Beden Okur-Yazarlığı Ölçeği” ni cevaplamışlardır. Verilerin analizi için 
tanımlayıcı istatistikler, Parametrik testlerden; Grup içi karşılaştırmalar için Paired Samples t test ve gruplar arası 
karşılaştırmalar için ise independent t test istatistiki yöntemleri kullanılmıştır.  

Bulgular: Araştırmada deney ve kontrol gruplarının ön test ve son test puanları karşılaştırılmıştır. Bulgular 
her iki grupta da anlamlı bir gelişim olduğunu, ancak deney grubundaki artışın kontrol grubuna göre çok daha 
belirgin olduğunu göstermiştir. Ölçeğin güvenilirliği Cronbach’s Alpha = .74 ile kabul edilebilir bulunmuş, dağılım 
değerleri normal dağılıma uygunluk göstermiştir.  

Sonuç: Sonuç olarak, uygulanan müdahalenin beden okur-yazarlığını geliştirmede etkili olduğu ortaya 
konmuştur. 

Anahtar Kelimeler: Beden Okur-Yazarlığı, Halk Dansları, Deney-Kontrol Grubu, Cronbach’s Alpha, 
Normal Dağılım 

THE EFFECT OF 8-WEEK TURKISH FOLK DANCE TRAINING ON UNIVERSITY 
STUDENTS’ PERCEIVED PHYSICAL LITERACY 

Abstract 

Introduction and Purpose: Considering that many movement-based activities create bodily awareness in 
individuals, the main purpose of this study is to determine whether an 8-week Turkish Folk Dance training program 
leads to a change in individuals’ perceived physical literacy. 

Method: The study, designed in a relational survey model, was conducted with a total of 40 students (21 
female, M = 23.58 ± 3.43; 19 male, M = 23.42 ± 3.13) enrolled in the Tourism and Recreation Services Department at 
Marmaris Vocational School of Tourism, who had chosen the Turkish Folk Dance course. Participants completed 
the Perceived Physical Literacy Instrument. For data analysis, descriptive statistics were employed, along with 
parametric tests: Paired Samples t-test for within-group comparisons and Independent Samples t-test for between-
group comparisons. 

Findings: The comparison of pre-test and post-test scores of the experimental and control groups showed 
significant improvement in both groups, with a much greater increase observed in the experimental group 
compared to the control group. The reliability of the scale was found to be acceptable (Cronbach’s Alpha = .74), and 
distribution values indicated compliance with normality assumptions. 

Conclusion: In conclusion, the applied intervention was found to be effective in enhancing physical 
literacy. 

Keywords: Physical Literacy, Folk Dance, Experimental-Control Group 

* Öğretim Görevlisi Doktor, Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi Marmaris Turizm Meslek Yüksekokulu Seyahat-
Turizm ve Eğlence Hizmetleri Bölümü. yunusemreustgorul@mu.edu.tr 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3224



Tablo 4. Güvenirlik (Cronbach’s Alpha) 

Grup Ön Test Ort. Son Test Ort. Artış (Son–Ön) 

Deney 3.038 3.802 0.764 

Kontrol 2.847 3.031 0.184 

 

Deney Grubu Ön test ortalaması 3.04, son test ortalaması ise 3.80’dir. Deney grubunda 0.76 
puanlık anlamlı bir artış gözlenmiştir. Bu, uygulanan müdahalenin katılımcıların başarılarını önemli 
ölçüde artırdığını göstermektedir. Kontrol Grubu Ön test ortalaması 2.85, son test ortalaması 3.03’tür. 
Kontrol grubunda da 0.18 puanlık küçük bir artış vardır, fakat bu artış deney grubundaki kadar 
belirgin değildir. Son test puanlarında deney grubu (3.80) kontrol grubundan (3.03) önemli ölçüde 
yüksektir. Bu da deney grubuna uygulanan müdahalenin etkili olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. 

 

TARTIŞMA ve SONUÇ 

Deney grubunun beden okur-yazarlığı toplam puanı, kontrol grubuna kıyasla anlamlı 
düzeyde daha fazla artış göstermiştir. Bu sonuç, halk dansları gibi fiziksel ve kültürel uygulamaların, 
beden algısı, özgüven ve hareket becerileri gibi bileşenleriyle beden okur-yazarlığını geliştirmede 
etkili olduğunu göstermektedir. Literatürde de benzer sonuçlar mevcuttur. Sum vd. (2016), beden 
eğitimi öğretmenleriyle yürüttükleri çalışmada ölçeğin geçerli ve güvenilir olduğunu ve deney 
gruplarında anlamlı gelişmeler görüldüğünü raporlamıştır. Benzer şekilde, Choi vd. (2018) Hong 
Kong ergenlerinde algılanan beden okur-yazarlığı ile fiziksel aktivite düzeyleri arasında pozitif ilişki 
bulmuş, deneysel müdahalelerin özellikle aktif gruplarda daha güçlü etki yarattığını göstermiştir. 
Domínguez-Martín vd. (2024) ise akademik başarıyla ilişkili bulgular sunarak, deneysel gruplarda 
beden okur-yazarlığının kontrol gruplarına kıyasla daha yüksek performansla bağlantılı olduğunu 
belirtmiştir. 

Dans temelli çalışmalar da bu sonuçları desteklemektedir. Jochum vd. (2024), risk altındaki 
ergenlerle yaptıkları çalışmada halk dansı müdahalesinin deney grubunda fiziksel uygunluk ve 
psikolojik iyilik halini artırdığını, kontrol grubunda ise anlamlı değişim olmadığını göstermiştir. 
Benzer şekilde Lu vd. (2024), orta-üst yaş erişkinlerde dans müdahalelerinin kontrol gruplarına 
kıyasla denge, yaşam kalitesi ve fiziksel fonksiyonlarda anlamlı gelişmeler sağladığını belirtmiştir. 

Öte yandan Carl vd. (2022), sistematik derlemelerinde farklı beden okur-yazarlığı 
müdahalelerinin etkililiğini incelemiş ve deney gruplarında kontrol gruplarına kıyasla daha yüksek 
kazanımlar olduğunu bildirmiştir. Valle-Muñoz vd. (2025) da ergenlerle yürüttükleri çalışmada, 
deneysel grupların 24 saatlik hareket davranışları ile beden okur-yazarlığı arasında daha güçlü 

ilişkiler sergilediğini ortaya koymuştur. Houser vd. (2024) ilkokul öğrencilerinde yaratıcılık ve beden 
okur-yazarlığı ilişkisini ele almış, deneysel yaklaşımların bu becerileri artırdığını vurgulamıştır. 

Ayrıca Liu vd. (2025), yaşlı kadınlarda beden okur-yazarlığı ile fonksiyonel fitness arasındaki 
bağlantıyı araştırmış ve deneysel uygulamaların kontrol gruplarına göre daha yüksek fayda 
sağladığını bulmuştur. Son olarak, devlet okullarında dans paylaşımı programı değerlendirmesinde 
(2024), programın uygulandığı deney gruplarında motivasyon ve fiziksel aktivite düzeylerinde 
kontrol gruplarına göre daha belirgin gelişmeler gözlemlenmiştir. 

Bu çalışmada deney ve kontrol gruplarının ön test ve son test puanları karşılaştırılmış, her iki 
grubun da gelişim gösterdiği ancak deney grubundaki artışın çok daha belirgin olduğu bulunmuştur. 
Ölçeğin güvenilirlik analizi kabul edilebilir düzeyde sonuç vermiş, dağılım değerleri ise normal 
dağılıma uygunluk göstermiştir. Elde edilen bulgular, uygulanan müdahalenin beden okur-
yazarlığını geliştirmede etkili olduğunu, kültürel dans temelli çalışmaların hem fiziksel becerileri 
hem de farkındalığı artırmada önemli bir katkı sağlayabileceğini göstermektedir. 

ÖNERİLER 

Araştırma bulgularına dayanarak, halk dansları gibi kültürel temelli fiziksel aktivitelerin 
beden eğitimi programlarına düzenli olarak entegre edilmesi, daha uzun süreli ve farklı yaş 
gruplarında uygulanarak kalıcılık etkilerinin incelenmesi önerilmektedir. Ayrıca, cinsiyet ve kültürel 
farklılıkların dikkate alındığı çalışmalar yapılmalı, nitel veri toplama yöntemleriyle katılımcı 
deneyimleri derinleştirilmelidir. Belediyeler ve eğitim kurumları aracılığıyla toplum temelli projeler 
geliştirilerek halk danslarının yaygınlaştırılması, öğretmenlere yönelik hizmet içi eğitimlerle 
farkındalık artırılması ve dijital platformlar üzerinden erişim imkânlarının genişletilmesi de 
önemlidir. Son olarak, uzun dönemli takip araştırmaları ile farklı ülkelerdeki halk dansı 
uygulamalarının karşılaştırılması, beden okur-yazarlığının kültürlerarası boyutunu ortaya koymada 
değerli katkılar sağlayacaktır. 

KAYNAKÇA 

Arslan, F. (2023). Halk Oyunlarının Beden Eğitimi’ndeki Rolü. Özgür Yayınları.  

Carl, J., Sudeck, G., & Pfeifer, K. (2022). The effectiveness of physical literacy interventions: A 
systematic review. Sports Medicine, 52(7), 1441–1459. https://doi.org/10.1007/s40279-022-
01738-4 

Choi, S. M., Sum, R. K. W., Leung, E. F. L., & Ng, R. S. K. (2018). Relationship between perceived 
physical literacy and physical activity levels among Hong Kong adolescents. PLoS ONE, 
13(8), e0203105. https://doi.org/10.1371/journal.pone.0203105 

Çakmakçı, E. (2018). Effects of 12 weekly folk dance studies on some physical fitness parameters. DergiPark.  

Domínguez-Martín, G., Tárraga-López, P. J., López-Gil, J. F., vd. (2024). Exploring the link between 
perceived physical literacy and academic performance outcomes: insights from the EHDLA 
study. Frontiers in Sports and Active Living. https://doi.org/10.3389/fspor.2024.1352114 

Houser, N., vd. (2024). An exploration of physical literacy and movement creativity in elementary 
school children. Circus, UMich Publishing. 

Jochum, E., vd. (2024). The effects of folk-dance in schools on physical and mental health for at-risk 
adolescents: a pilot intervention study. PMC. 
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC11408180/ 

Karaönçel, F., & Güçlüöver, A. (2024). Effect of character dance steps in Turkish folk dances on some physical 
fitness levels. Mediterranean Journal of Sport Science, 7(2), 393-401.  



Liu, C.-Y., Lin, L. L.-C., vd. (2025). Evidence for possible correlations and effects of senior perceived 
physical literacy instrument and the senior functional fitness in female older adults. European 
Journal of Sport. 

Lu, J., Abd Rahman, N. A., Wyon, M., & Shaharudin, S. (2024). The effects of dance interventions on 
physical function and quality of life among middle-aged and older adults: A systematic 
review. PLOS ONE, 19(4), e0301236. https://doi.org/10.1371/journal.pone.0301236 

Munusturlar, S., & Yıldızer, G. (2020). Beden eğitimi öğretmenleri için Algılanan Beden Okuryazarlığı 
Ölçeği’nin faktör yapısının Türkiye örneklemine yönelik sınanması. Hacettepe Üniversitesi 
Eğitim Fakültesi Dergisi, 35(1), 200–209. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/hunefd/issue/51815/676360 

Sum, R. K. W., Ha, A. S. C., Cheng, C. F., Chung, P. K., Yiu, K. T. C., Kuo, C. C., & Wang, F. J. (2016). 
Construction and validation of a perceived physical literacy instrument for physical 
education teachers. PLoS ONE, 11(5), e0155610. https://doi.org/10.1371/journal.pone.0155610 

Tuzcuoğulları, Ö. T. (2016). Injury Variances and Reasons of Traditional Turkish Folk Dance Players. 
European Journal of Physical Education and Sport Science, 2(6). 

Valle-Muñoz, V. M., Águila-Lara, E., Ávila-García, M., Segura-Díaz, J. M., Campos-Garzón, P., 
Barranco-Ruiz, Y., Saucedo-Araujo, R. G., & Villa-González, E. (2025). Assessment of 
perceived physical literacy and its relationship with 24-hour movement guidelines in 
adolescents: The ENERGYCO study. International Journal of Environmental Research and Public 
Health, 22(2), 194. https://doi.org/10.3390/ijerph22020194 

Whitehead, M. (2010). Physical Literacy: Throughout the Lifecourse. London: Routledge. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Liu, C.-Y., Lin, L. L.-C., vd. (2025). Evidence for possible correlations and effects of senior perceived 
physical literacy instrument and the senior functional fitness in female older adults. European 
Journal of Sport. 

Lu, J., Abd Rahman, N. A., Wyon, M., & Shaharudin, S. (2024). The effects of dance interventions on 
physical function and quality of life among middle-aged and older adults: A systematic 
review. PLOS ONE, 19(4), e0301236. https://doi.org/10.1371/journal.pone.0301236 

Munusturlar, S., & Yıldızer, G. (2020). Beden eğitimi öğretmenleri için Algılanan Beden Okuryazarlığı 
Ölçeği’nin faktör yapısının Türkiye örneklemine yönelik sınanması. Hacettepe Üniversitesi 
Eğitim Fakültesi Dergisi, 35(1), 200–209. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/hunefd/issue/51815/676360 

Sum, R. K. W., Ha, A. S. C., Cheng, C. F., Chung, P. K., Yiu, K. T. C., Kuo, C. C., & Wang, F. J. (2016). 
Construction and validation of a perceived physical literacy instrument for physical 
education teachers. PLoS ONE, 11(5), e0155610. https://doi.org/10.1371/journal.pone.0155610 

Tuzcuoğulları, Ö. T. (2016). Injury Variances and Reasons of Traditional Turkish Folk Dance Players. 
European Journal of Physical Education and Sport Science, 2(6). 

Valle-Muñoz, V. M., Águila-Lara, E., Ávila-García, M., Segura-Díaz, J. M., Campos-Garzón, P., 
Barranco-Ruiz, Y., Saucedo-Araujo, R. G., & Villa-González, E. (2025). Assessment of 
perceived physical literacy and its relationship with 24-hour movement guidelines in 
adolescents: The ENERGYCO study. International Journal of Environmental Research and Public 
Health, 22(2), 194. https://doi.org/10.3390/ijerph22020194 

Whitehead, M. (2010). Physical Literacy: Throughout the Lifecourse. London: Routledge. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TÜRK HALK DANSLARI SPORCULARINDA 
ALGILANAN STRES, PSİKOLOJİK SAĞLAMLIK VE 

DANSTA ETİK DEĞERLER İLİŞKİSİ 

Yunus Emre ÜSTGÖRÜL* Elvan Deniz YUMUK** 
Hamdi Alper GÜNGÖRMÜŞ*** 

Özet 

Bu araştırmada Türk halk dansları sporcularında algılanan stres, psikolojik sağlamlık ve dansta etik 
değerler arasındaki ilişkiler incelenmiştir. Nicel araştırma yöntemlerinden betimsel tarama modeliyle yürütülen 
çalışmanın örneklemini Türkiye’nin farklı illerinden 416 sporcu (263 kadın, 153 erkek) oluşturmuştur. Veri toplama 
aracı olarak Algılanan Stres Ölçeği (Cohen, Kamarck & Mermelstein, 1983; Türkçe uyarlama: Eskin vd., 2013), Kısa 
Psikolojik Sağlamlık Ölçeği (Smith vd., 2008; Türkçe uyarlama: Doğan, 2015), Dansta Etik Değerler Ölçeği 
(Demirbatır vd., 2020) ve demografik form kullanılmıştır. Bulgulara göre, kadın sporcuların psikolojik sağlamlık 
düzeyleri erkeklerden anlamlı düzeyde daha yüksek bulunmuştur. Eğitim düzeyi ve halk oyunları deneyim yılı 
arttıkça algılanan stres düzeylerinde yükselme gözlenmiştir. Ölçekler arası ilişkiler incelendiğinde, algılanan stres 
ile dansta etik değerler arasında zayıf fakat anlamlı bir pozitif ilişki saptanmış; psikolojik sağlamlık ile diğer 
değişkenler arasında anlamlı bir ilişki bulunmamıştır. Sonuçlar, Türk halk dansları sporcularında stres, dayanıklılık 
ve etik değerlerin farklı profiller sergilediğini göstermektedir. Bu bağlamda, stres yönetimi, psikolojik sağlamlığın 
desteklenmesi ve etik farkındalık programlarının geliştirilmesinin dansçıların hem bireysel hem de mesleki 
gelişimlerine katkı sağlayacağı düşünülmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Türk Halk Dansları, Algılanan Stres, Psikolojik Sağlamlık, Etik Değerler, Sporcu 
Psikolojisi 

THE RELATIONSHIP BETWEEN PERCEIVED STRESS, PSYCHOLOGICAL 
RESILIENCE, AND ETHICAL VALUES IN DANCE AMONG TURKISH FOLK 

DANCERS 

Abstract 

This study investigated the relationships among perceived stress, psychological resilience, and ethical 
values in dance among Turkish folk dancers. The research was designed within the descriptive survey model, a 
quantitative research method, and included 416 athletes (263 females, 153 males) from various provinces of Turkey. 
Data were collected using the Perceived Stress Scale (Cohen, Kamarck & Mermelstein, 1983; Turkish adaptation: 
Eskin et al., 2013), the Brief Resilience Scale (Smith et al., 2008; Turkish adaptation: Doğan, 2015), the Dance Ethical 
Values Scale (Demirbatır et al., 2020), and a demographic questionnaire. Findings revealed that female athletes 
scored significantly higher in psychological resilience compared to males. Perceived stress levels increased with 
higher education levels and longer years of folk dance experience. Correlation analyses showed a weak but 
significant positive relationship between perceived stress and dance ethical values, whereas psychological resilience 
was not significantly associated with the other variables. Overall, the results indicate that Turkish folk dancers 
present different profiles regarding stress, resilience, and ethical values. In this context, implementing stress 
management strategies, resilience-supporting practices, and ethical awareness programs is recommended to 
contribute to dancers’ personal and professional development. 

Keywords: Turkish Folk Dance, Perceived Stress, Psychological Resilience, Ethical Values, Athlete 
Psychology 

* Öğretim Görevlisi Doktor, Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi Marmaris Turizm Meslek Yüksekokulu Seyahat-
Turizm ve Eğlence Hizmetleri Bölümü. yunusemreustgorul@mu.edu.tr 
** Doktor Öğretim Üyesi, Alanya Alaaddin Keykubat Üniversitesi Spor Bilimleri Fakültesi Rekreasyon Bölümü. 
deniz.yumuk@alanya.edu.tr 
*** Profesör Doktor, Alanya Alaaddin Keykubat Üniversitesi Spor Bilimleri Fakültesi Rekreasyon Bölümü. 
hamdi.gungormus@alanya.edu.tr 

 

 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3225



SONUÇ   

Günümüzde teknolojinin geldiği son noktada yoğun iletişim hali, yapılan paylaşımlar 
sonucu köyünde kendi halinde yaşayan son temsilciler durumun öneminin farkına varmış ve 
kendilerine verilen değerden son derece memnun ve işbirliği içindeler. Fakat genç nesilde geleneğin 
yaşatılması konusunda herhangi bir uygulanma bulunmadığı gibi konu hakkında bilgileri de yok 
denecek kadar azdır. Geleneksel giysiler bugün bitme aşamasında olup kullık takan teyzeler daha 
rahat giysiler olan şalvar ve anne tişörtü giymekteler. Başlarına şahr yerine pahalı, ağır ve zor 
bulunması gibi sebeplerle renkli eşarplarla sarık yapıp, esasen şehir kadınının taktığı boncuk oyalı 
tülbent ve yazmayı kullıkın üzerinden tek kat olarak tepeden çatal iğne takmaktalar.  Halk oyunları 
ekipleri geleneksel giysileri bir baş bağlama modeli ile tamamlamaktadır.    Diğer baş bağlama 
modelleri kullanılmamaktadır. Günümüzde kullık kullanımı doğru olsa da maalesef kullanılan 
takılar ve saç aksesuarları djenere olmuş ve günümüzde yanlış uygulamalarla karşılaşılmaktadır. 
Fotoğraftaki oyuncu kadın kıtanı bağlamış kız keji-kezi’si takmıştır ve taktığı keji doğru değildir 
(Hanbay,2024: 414-420). Fotoğraf: 31.  

 
Fotoğraf 31. 

Adıyaman köy kadını tüm Anadolu’da olduğu gibi saçını iki örük yapar bu kadın olmanın 
sembolüdür (Tanrıdağlı, 2000:47). Saçlar özel günlerde kadına özel olan guli ipi ile birlikte, iki belik 
örülür ve kıttan’ın altından sarkar. Kadınların kullandığı gülli ipi fotoğrafta görüldüğü şekildedir. 
Bu bir nevi yapay saçtır. Fotoğraf: 32, 33, 34, 35. 

             

Fotoğraf 32.                        Fotoğraf 33.                        Fotoğraf 34.                        Fotoğraf 35. 

Yapılan ve yapılmakta olan bu gibi yanlışlıklar tespiti edilmeli doğru bilgiler bilimsel 
yöntemlerle ele alınmalı ve çeşitli platformlarda bu konu titizlikle araştırılmalıdır. Bu kadim 
toprakların bizlere ulaştırdığı giyim kuşam biçimleri takılar ve kullık gelecek nesillere doğru bir 
şekilde yansıtılmalıdır. Depremde yıkılan Adıyaman müzesi yenilenirken kurulacak bir etnografik 
eserler bölümünde balmumu heykelleri, folklorik bebekleri aslına uygun olarak yapılıp şehrimize 
gelen yerli ve yabancı turistlere tanıtılmalıdır. Bu konuda daha çok yazılı kaynak oluşturulmalıdır. 

 

KAYNAKÇA 

Ağırtmalı,H,H ve Begiç,H,N.,(2021),’’Anadolu’da Kaybolmakta Olan Geleneksel Bir Giyim Kuşam Unsuru 
:Zaza Püskülü’’,Çeşmi-i Cihan:Tarih Kültür ve Sanat Araştırmaları E-Dergi,ISSN:2149-5866 
cilt.8,sayı:2.,s30-46,Kış2021 Araştırma İnceleme DOİ:10.30804/cesmicihan.962171,Bartın-
TÜRKİYE. 

Balta, Nevin (2014). Anadolu Kadın Başlıkları. Ankara: Alter Yayınları. 

Begiç, H.N ve Öz, C. (2018), Çankırı Özel Gün Ritüellerindeki Elmas Taç Geleneği, Milli Folklor, Yıl 
30, S 118, 114-129. 

Çiftçi,Y.,(2024),’’Adıyaman’ın Son kofili Kadınları Başımdaki Dünya’’,Atlas Dergisi, Sayı 369, No:2024/03 

Görgünay, Neriman (2008). Geleneksel Türk Giyim Tarihi.  İzmir: Grafman Basım Sanayi LTD.Şti. 

Saygın, M., (2023). ‘’Ali şir nevai’nin Türkçe Divanlarındaki Yas Adetlerinin Kültür Aktarımı 
Açısından Değerlendirilmesi’’ Philological issues are in the eyesof young researchers 1 (1) 

Hanbay, Z., (2024), Son Yüz yılda Adıyaman Kadın Saç Örgü ve Aksesuarları, Belek Üniversitesi, 
Türkçe Öğretimi Uygulama ve Araştırma Merkezi II. Uluslararası Sanat ve Sosyal Bilimler 
Kongresi Tam Metin Bildiriler Kitabı, 414-420, Antalya. 

Tanrıdağlı,G.,(2000),’’Uygur Kültürlerinde Saç Örgüleri ve Anlamları’’, Atatürk Üniversitesi Türkiyat 
Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, Sayı 14, 47-53, Erzurum. 

Tansuğ, S., (1985).’’Türkmen Giyimi’’. Ak Yayınları Türk Süsleme Sanatları Serisi:9.Apa ofset. 

Yeşilyurt, E.,(2008),’’Baş Bağlamalarının İletişimdeki Dili, Halk Kültürü’nde Giyim-Kuşam ve Süslenme’’, 
Uluslararası Sempozyumu Bildirileri, Motif Halk Oyunları Eğitim Derneği Gençlik ve Spor 
Kulübü, s64-67/534,Eskişehir. 

Belgesel Filmler 

Çiftçi, Y. (2023),’’Başımdaki Dünya Belgesel Filmi’’, https://www.yutube.com/watch?v=mWy0fDF_m70 

Çizimler ve Folklorik bebekler:  Tüm çizim ve folklorik bebekler yazarın şahsına aittir. 

Fotoğraflar: 

No: 1,16, ‘’yalcincıftcii’’ Instagram sitesi 

No:  2,3,8,12,24,26, Hanbay Z., Özel koleksiyon folklorik bebeği. 

No:  1,4,7,10,11,15,17,18,19,20,22,25,31,32,33,Hanbay, Z., özel koleksiyon 

No:  5,6 Çalış, N., Özel koleksiyon 

No:  30, ‘’İhekin’’  Instagram sitesi 

No:  21,27,28‘’Xisorasireti’’ Instagram sitesi 

No: 4,13,19,24,29, II. Geleneksel Folklorik Kitre Bebek Yarışması,2009, TC Kız Teknik Öğretim Genel 
Müdürlüğü, Ankara. 

No:  34,35 ‘’mehmetgazit…’’ Instagram sitesi 

Kaynak Kişiler: 

Abdurrahman Karakuş, merkez 78 yaşında, emekli posta memuru) 

Abdurrahman Polat, Kızılcapınar köyü 76 yaşında, çiftçi) 



Ayşe Hanbay, merkez.80 yaşında, ev hanımı) 

Dolmagil kuyumculuk merkez. 

Emine Karakuş, merkez 68 yaşında, ev hanımı) 

Fatma Kaleş 66 yaşında   Dılkan/uzunköy, ev hanımı, çiftçi) 

Hacı Tümay 78 yaşında, merkez oturakçı pazarı terzi- şalvarcı) 

Hatice Polat, Kızılcapınar köyü 73 yaşında, ev hanımı, çiftçi) 

Meyre Cebe -ölü- Tırıntil/Tepecik köyü, ev hanımı, çiftçi) 

Müjgan Has, merkez 62yaşında, ev hanımı)  

Necla Keleş merkez 57 yaşında, terzi) 

Nuriye Kahraman, Çamgazi köyü 79 yaşında, ev hanımı, çiftçi) 

Saadet Alkayış, merkez 76 yaşında, ev hanımı) 

Zeynep Yıldırım, Ağveran köyü 74 yaşında, ev hanımı, çiftçi) 

Zübeyde Polat Bölükyayla köyü 83 yaşında, ev hanımı, çiftçi) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Kavussanu, M. (2017). Moral behavior in sport. Current Opinion in Psychology, 16, 185–192.  

Kavussanu, M., & Boardley, I. D. (2009). The Prosocial and Antisocial Behavior in Sport Scale. Journal 
of Sport & Exercise Psychology, 31(1), 97–117.  

Kavussanu, M., & Boardley, I. D. (2009). The prosocial and antisocial behavior in sport scale. Journal 
of Sport & Exercise Psychology, 31(1), 97-117. https://doi.org/10.1123/jsep.31.1.97 

Klaperski-van der Wal, A. (2025). Dance and stress regulation: A multidisciplinary narrative review. 
Psychology of Sport and Exercise, 72, 102293. https://doi.org/10.1016/j.psychsport.2025.102293 

Klaperski-van der Wal, A. (2025). Dance and stress regulation: A multidisciplinary narrative review. 
Psychology of Sport and Exercise, 72, 102293. https://doi.org/10.1016/j.psychsport.2025.102293 

Klaperski-van der Wal, S., et al. (2025). Dance and stress regulation: A multidisciplinary narrative 
review. Psychology of Sport and Exercise. (Erken çevrimiçi). PubMed 

Özdemir, S. (2022). Halk oyunlarının gençler üzerindeki psikososyal etkileri. ASR Journal of Sport 
Research, 4(2), 55-70. 

Sabri, I. (2024). The ethical considerations and impact of children taking part in dance competitions. 
Children, Youth and Environments, 34(2), 115-132. https://doi.org/10.1177/09710973251316355 

Sarkar, M., & Fletcher, D. (2014). Psychological resilience in sport performers: A review of stressors 
and protective factors. Journal of Sports Sciences, 32(15), 1419–1434.  

Smith, B. W., Dalen, J., Wiggins, K., Tooley, E., Christopher, P., & Bernard, J. (2008). The Brief 
Resilience Scale: Assessing the ability to bounce back. International Journal of Behavioral 
Medicine, 15(3), 194–200.  

Smith, L., & Brown, T. (2025). Exploring the role of dance in psychological healing. Journal of Dance 
Therapy, 43(1), 15-29. https://doi.org/10.1007/s10465-025-09312-4 

Spruit, A., Samuelsen, M., Cillessen, A. H. N., & Shulman, E. P. (2019). The moral climate of sports 
and moral behavior of young athletes: A meta-analysis. Journal of Youth and Adolescence, 48(9), 
1751–1768.  

Vallerand, R. J., Brière, N. M., Blanchard, C., & Provencher, P. (1997). Development and validation of 
the Multidimensional Sportspersonship Orientation Scale (MSOS). Journal of Sport & Exercise 
Psychology, 19(2), 197–206.  

van Winden, D. P., van Rijn, R. M., Richardson, A., Savelsbergh, G. J. P., & Oudejans, R. R. D. (2021). 
The association between stress and injury among first-year contemporary dance students. 
Frontiers in Psychology, 12, 728446.  

Yıldırım, H. (2018). Altı hafta uygulanan zeybek oyunlarının fiziksel uygunluğa etkisi. Akademik Spor 
Araştırmaları Dergisi, 6(1), 45-60. 

Zhang, L., Ni, H., Ren, P., & Miao, D. (2018). Chronic stress and moral decision-making: An 
exploration with the CNI model. Frontiers in Psychology, 9, 1711.  

 

 

 

 

 

ADIYAMAN KÖY KADIN BAŞLIĞI  
KULLIK-KOF-KOFİ 

Zeynep HANBAY* 
Özet 

Adıyaman köy kadının son yüzyılın ikinci yarısına kadar başından eksik etmediği giysisinin belki de en 
değerli parçası kullık-kof-kofi köklü bir geçmişin izlerini günümüze kadar belki de çok az bozularak getirebilmiştir. 
Bu çalışmanın amacı gerçek anlamıyla bugüne kadar yeterince ele alınmamış, giysinin bir parçası olarak kalan 
kullık‘ın tanıtılmasıdır. Bu amaç doğrultusunda yıllar içinde bunu kullanan son temsilcilerle uzun yıllar boyu 
yapılan görüşmeler, çekilen fotoğraflar, alan araştırmaları ve sonucunda, kaybolan parçaların; en yakın çizimleri ve 
folklorik bebekler üzerinde birebir yapılan uygulamalarla gerçeğe en yakın sonuçların elde edilip tarihe bilimsel 
yöntemle ile not düşülmek istenmesidir. Nişanlanıncaya, hatta evleninceye kadar başı açık gezen genç kız, 
sözlendiği zaman başını kısmen kapatacak sırmalı poşu ile nişanını herkese ilan eder. Başı sırmalı poşu ile sarık 
yapılan kızın bundan böyle nişanlı olduğu, bir başkasına verildiği ve başının artık bağlı olduğu duyurulmuş olur. 
Evlilik süreci başladığında ise başa giydirilen ve kadının ömrü boyunca kullanacağı kullık-kof-kofi , beyaz kıttan 
ile tamamlanır. Köyden köye, inanıştan inanışa küçük farklılıklar olsa da genel olarak başlık ve parçaları aynıdır. 
Farklılıklar genellikle bağlama şekillerinde göze çarpar. Günümüzde il genelinde sayıları hızla azalan, yüz’ün 
altındaki son temsilcilerin giydikleri ve halk oyunları ekipleri tarafından kullanılan bir baş bağlama modeli dışında 
kullanım alanına rastlanmamıştır. Kadim toprakların yüzyıllar boyu taşıdığı bu geleneksel başlığın korunması, 
kayıt altına alınması ve gelecek nesillere bilimsel yöntemlerle doğru bir şekilde aktarılması, folklorik bebeklerinin, 
balmumu heykellerinin yapılarak depremde yıkılan Adıyaman müzesi yenilenirken kurulacak etnografik eserler 
bölümünde sergilenmesi sağlanmalıdır. 

Anahtar Kelimeler: Adıyaman Köy Kadınları, Adıyaman Kullık-Kof-Kofi, Adıyaman Baş Bağlamaları, 
Kullık, Kof,Kofi 

ADIYAMAN VILLAGE WOMEN’S HEADWEAR KULLIK-KOF-KOFI 

Abstract 

The kullık-kof-kofi, perhaps the most precious part of the attire that Adıyaman village women rarely 
removed from their heads until the second half of the last century, has managed to preserve traces of its deep-rooted 
history up to the present day with very little alteration. The purpose of this study is to introduce the kullık, which 
has not been comprehensively addressed until now and has only been mentioned as a part of traditional clothing. 
In line with this goal, extensive interviews have been conducted over the years with the last representatives who 
used this headwear, alongside photographs taken, field research carried out, and ultimately, efforts have been made 
to document, as accurately as possible, the missing parts of the attire through detailed illustrations and direct 
applications on folkloric dolls. In this way, it is aimed to achieve results that are as close to reality as possible and 
to record them in history using scientific methods. A young girl who goes about with her hair uncovered until she 
is engaged, publicly announces her engagement by donning a sequined scarf that partially covers her head once she 
is promised to someone. When a girl’s head is wrapped in this sequined scarf, fashioned like a turban, it is signaled 
to all that she is now engaged, has been promised to someone else, and her head is now tied. When the marriage 
process begins, the ensemble is completed with the donning of the kullık-kof-kofi and a white veil, both of which 
the woman will use for the rest of her life. Although there are minor differences from village to village and belief to 
belief, generally the headpieces and their components are the same. Distinctions usually become apparent in the 
way they are tied. Today, apart from a head wrapping model worn by the dwindling number of last 
representatives—now less than a hundred in the province—and used by folk dance groups, there is no other context 
where this item is still in use. Preserving this centuries-old traditional headwear carried by these ancient lands, 
documenting it, and transmitting it to future generations through scientific means should be ensured. Folkloric dolls 
and wax statues should be made and displayed in the ethnographic artifacts section of the Adıyaman Museum, 
when it is restored after the earthquake. 

Keywords: Adıyaman Village Women, Adıyaman Kullık-Kof-Kofi, Adıyaman Head Wrappings, Kullık, 
Kof, Kofi 

* Emekli el sanatları öğretmeni. 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3226



SONUÇ   

Günümüzde teknolojinin geldiği son noktada yoğun iletişim hali, yapılan paylaşımlar 
sonucu köyünde kendi halinde yaşayan son temsilciler durumun öneminin farkına varmış ve 
kendilerine verilen değerden son derece memnun ve işbirliği içindeler. Fakat genç nesilde geleneğin 
yaşatılması konusunda herhangi bir uygulanma bulunmadığı gibi konu hakkında bilgileri de yok 
denecek kadar azdır. Geleneksel giysiler bugün bitme aşamasında olup kullık takan teyzeler daha 
rahat giysiler olan şalvar ve anne tişörtü giymekteler. Başlarına şahr yerine pahalı, ağır ve zor 
bulunması gibi sebeplerle renkli eşarplarla sarık yapıp, esasen şehir kadınının taktığı boncuk oyalı 
tülbent ve yazmayı kullıkın üzerinden tek kat olarak tepeden çatal iğne takmaktalar.  Halk oyunları 
ekipleri geleneksel giysileri bir baş bağlama modeli ile tamamlamaktadır.    Diğer baş bağlama 
modelleri kullanılmamaktadır. Günümüzde kullık kullanımı doğru olsa da maalesef kullanılan 
takılar ve saç aksesuarları djenere olmuş ve günümüzde yanlış uygulamalarla karşılaşılmaktadır. 
Fotoğraftaki oyuncu kadın kıtanı bağlamış kız keji-kezi’si takmıştır ve taktığı keji doğru değildir 
(Hanbay,2024: 414-420). Fotoğraf: 31.  

 
Fotoğraf 31. 

Adıyaman köy kadını tüm Anadolu’da olduğu gibi saçını iki örük yapar bu kadın olmanın 
sembolüdür (Tanrıdağlı, 2000:47). Saçlar özel günlerde kadına özel olan guli ipi ile birlikte, iki belik 
örülür ve kıttan’ın altından sarkar. Kadınların kullandığı gülli ipi fotoğrafta görüldüğü şekildedir. 
Bu bir nevi yapay saçtır. Fotoğraf: 32, 33, 34, 35. 

             

Fotoğraf 32.                        Fotoğraf 33.                        Fotoğraf 34.                        Fotoğraf 35. 

Yapılan ve yapılmakta olan bu gibi yanlışlıklar tespiti edilmeli doğru bilgiler bilimsel 
yöntemlerle ele alınmalı ve çeşitli platformlarda bu konu titizlikle araştırılmalıdır. Bu kadim 
toprakların bizlere ulaştırdığı giyim kuşam biçimleri takılar ve kullık gelecek nesillere doğru bir 
şekilde yansıtılmalıdır. Depremde yıkılan Adıyaman müzesi yenilenirken kurulacak bir etnografik 
eserler bölümünde balmumu heykelleri, folklorik bebekleri aslına uygun olarak yapılıp şehrimize 
gelen yerli ve yabancı turistlere tanıtılmalıdır. Bu konuda daha çok yazılı kaynak oluşturulmalıdır. 

 

KAYNAKÇA 

Ağırtmalı,H,H ve Begiç,H,N.,(2021),’’Anadolu’da Kaybolmakta Olan Geleneksel Bir Giyim Kuşam Unsuru 
:Zaza Püskülü’’,Çeşmi-i Cihan:Tarih Kültür ve Sanat Araştırmaları E-Dergi,ISSN:2149-5866 
cilt.8,sayı:2.,s30-46,Kış2021 Araştırma İnceleme DOİ:10.30804/cesmicihan.962171,Bartın-
TÜRKİYE. 

Balta, Nevin (2014). Anadolu Kadın Başlıkları. Ankara: Alter Yayınları. 

Begiç, H.N ve Öz, C. (2018), Çankırı Özel Gün Ritüellerindeki Elmas Taç Geleneği, Milli Folklor, Yıl 
30, S 118, 114-129. 

Çiftçi,Y.,(2024),’’Adıyaman’ın Son kofili Kadınları Başımdaki Dünya’’,Atlas Dergisi, Sayı 369, No:2024/03 

Görgünay, Neriman (2008). Geleneksel Türk Giyim Tarihi.  İzmir: Grafman Basım Sanayi LTD.Şti. 

Saygın, M., (2023). ‘’Ali şir nevai’nin Türkçe Divanlarındaki Yas Adetlerinin Kültür Aktarımı 
Açısından Değerlendirilmesi’’ Philological issues are in the eyesof young researchers 1 (1) 

Hanbay, Z., (2024), Son Yüz yılda Adıyaman Kadın Saç Örgü ve Aksesuarları, Belek Üniversitesi, 
Türkçe Öğretimi Uygulama ve Araştırma Merkezi II. Uluslararası Sanat ve Sosyal Bilimler 
Kongresi Tam Metin Bildiriler Kitabı, 414-420, Antalya. 

Tanrıdağlı,G.,(2000),’’Uygur Kültürlerinde Saç Örgüleri ve Anlamları’’, Atatürk Üniversitesi Türkiyat 
Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, Sayı 14, 47-53, Erzurum. 

Tansuğ, S., (1985).’’Türkmen Giyimi’’. Ak Yayınları Türk Süsleme Sanatları Serisi:9.Apa ofset. 

Yeşilyurt, E.,(2008),’’Baş Bağlamalarının İletişimdeki Dili, Halk Kültürü’nde Giyim-Kuşam ve Süslenme’’, 
Uluslararası Sempozyumu Bildirileri, Motif Halk Oyunları Eğitim Derneği Gençlik ve Spor 
Kulübü, s64-67/534,Eskişehir. 

Belgesel Filmler 

Çiftçi, Y. (2023),’’Başımdaki Dünya Belgesel Filmi’’, https://www.yutube.com/watch?v=mWy0fDF_m70 

Çizimler ve Folklorik bebekler:  Tüm çizim ve folklorik bebekler yazarın şahsına aittir. 

Fotoğraflar: 

No: 1,16, ‘’yalcincıftcii’’ Instagram sitesi 

No:  2,3,8,12,24,26, Hanbay Z., Özel koleksiyon folklorik bebeği. 

No:  1,4,7,10,11,15,17,18,19,20,22,25,31,32,33,Hanbay, Z., özel koleksiyon 

No:  5,6 Çalış, N., Özel koleksiyon 

No:  30, ‘’İhekin’’  Instagram sitesi 

No:  21,27,28‘’Xisorasireti’’ Instagram sitesi 

No: 4,13,19,24,29, II. Geleneksel Folklorik Kitre Bebek Yarışması,2009, TC Kız Teknik Öğretim Genel 
Müdürlüğü, Ankara. 

No:  34,35 ‘’mehmetgazit…’’ Instagram sitesi 

Kaynak Kişiler: 

Abdurrahman Karakuş, merkez 78 yaşında, emekli posta memuru) 

Abdurrahman Polat, Kızılcapınar köyü 76 yaşında, çiftçi) 



Ayşe Hanbay, merkez.80 yaşında, ev hanımı) 

Dolmagil kuyumculuk merkez. 

Emine Karakuş, merkez 68 yaşında, ev hanımı) 

Fatma Kaleş 66 yaşında   Dılkan/uzunköy, ev hanımı, çiftçi) 

Hacı Tümay 78 yaşında, merkez oturakçı pazarı terzi- şalvarcı) 

Hatice Polat, Kızılcapınar köyü 73 yaşında, ev hanımı, çiftçi) 

Meyre Cebe -ölü- Tırıntil/Tepecik köyü, ev hanımı, çiftçi) 

Müjgan Has, merkez 62yaşında, ev hanımı)  

Necla Keleş merkez 57 yaşında, terzi) 

Nuriye Kahraman, Çamgazi köyü 79 yaşında, ev hanımı, çiftçi) 

Saadet Alkayış, merkez 76 yaşında, ev hanımı) 

Zeynep Yıldırım, Ağveran köyü 74 yaşında, ev hanımı, çiftçi) 

Zübeyde Polat Bölükyayla köyü 83 yaşında, ev hanımı, çiftçi) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GELENEKSEL DANSLARDA AKIŞ DENEYİMİ: 
DİYARBAKIR HALAY BAŞI ÖRNEĞİ* 

Zozan YILDIZ** 
Özet 

Bu çalışmanın amacı, sosyal sahne ortamında geleneksel dans icra eden bireylerin yaşadığı yoğun ‘an’ 
deneyimini incelemek; bu deneyimin akış kuramıyla ilişkilenen kendinden geçme hâlini ve kolektif uyum 
süreçlerini anlamlandırmaktır. Dans eden bireylerin genellikle sosyal sahne ortamında yaşadıkları derin 
odaklanma, zaman algısının farklılaşması ve benliğin sınırlarını aşma hâli, Mihaly Csikszentmihalyi’nin akış 
kuramı aracılığıyla açıklanabilmektedir. Akış deneyimi, bireyin zorluk ile beceri arasında denge kurduğu ‘anda’ 
var olduğu ve kendinden geçerek eylemle bütünleştiği özel bir süreci ifade eder. Bu sürecin gerçekleşebilmesinde 
dans ortamını oluşturan çeşitli unsurlar etkili olmaktadır.  

Dans eden bireyin ‘an’a odaklanarak akış deneyimini yaşadığı süreçte, zaman ve mekân algısında belirgin 
bir dönüşüm yaşanmakta; artan farkındalıkla birlikte bedenin çevredeki diğer ögelerle kurduğu temas farklı bir 
boyut kazanmaktadır. Yoğun bir şekilde performansa kendini kaptıran birey için, bedende çeşitli yansımalar 
gözlemlenmektedir. Derin bir konsantrasyonla gerçekleşen odaklanma, çoğu zaman doğaçlama performansların 
gelişmesine zemin hazırlamaktadır. Doğaçlama sürecin yaratımında, geleneksel dans ortamını oluşturan müzisyen, 
izleyici, dans eden bireyler ve mekân, akışa girmeyi etkileyen unsurlar olup doğaçlama sürecini de 
şekillendirmektedir. Bu kapsamda özellikle Diyarbakır halay başları üzerine gerçekleştirilen gözlem ve 
görüşmelerden elde edilen verilere yer verilmiştir. Bu veriler, çalışmanın kuramsal çerçevesiyle ilişkilendirilerek 
değerlendirilmiştir. Bu amaçla bu çalışma geleneksel dans performanslarında ‘an’ deneyimini, akış kuramı 
perspektifinden tartışarak geleneksel dans alanına farklı bir bakış açısı geliştirmeyi hedeflemektedir.  

Anahtar Kelimeler: Akış Kuramı, Geleneksel Dans, Halk Oyunları, Halay Başı, Doğaçlama Dans 

FLOW EXPERIENCE IN TRADITIONAL DANCES: EXAMPLE OF A DİYARBAKIR 
LEADER OF HALAY  

Abstract 

This study aims to examine the intense ‘moment’ experience of individuals performing traditional dances 
in a social stage environment to understand the state of ecstasy associated with flow theory and the processes of 
collective harmony. The deep focus, altered perception of time, and transcendence of self-experienced by dancers 
in social performance settings can be explained through Mihaly Csikszentmihalyi's flow theory. The flow experience 
refers to a special process in which the individual exists in the ‘moment’ where difficulty and skill are balanced and 
becomes one with the action through self-forgetfulness. Various elements that constitute the dance environment are 
effective in the realization of this process. 

During the process of experiencing flow by focusing on the ‘moment’, the individual undergoing dance 
undergoes a distinct transformation in their perception of time and space; with increased awareness, the contact 
established by the body with other elements in the environment takes on a different dimension. Various reflections 
are observed in the body of the individual who is intensely absorbed in the performance. Focus achieved through 
deep concentration often paves the way for the development of improvisational performances. In the creation of the 
improvisational process, the musician, the audience, the dancing individuals, and the space that constitute the 
traditional dance environment are elements that influence entering the flow and also shape the improvisational 
process. In this context, data obtained from observations and interviews conducted specifically on Diyarbakır 
leaders of halay are included. These data are evaluated in relation to the theoretical framework of the study. To this 
end, this study aims to develop a different perspective on the field of traditional dance by discussing the experience 
of the ‘moment’ in traditional dance performances from the perspective of flow theory.  

* Bu bildiri, İstanbul Teknik Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Performans Ana Sanat Dalı’nda yayımlanan 
“Kolektif Liderlik: Halay Başı / Sergovend” adlı yüksek lisans tezinden üretilmiştir. 
** Araştırma Görevlisi, Ardahan Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Türk Halk Oyunları Bölümü. Doktora 
Öğrencisi, Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Halk Oyunları Ana Bilim Dalı. 
zozanyildiz@ardahan.edu.tr, ORCID: 0000-0002-9097-1219 



Ayşe Hanbay, merkez.80 yaşında, ev hanımı) 

Dolmagil kuyumculuk merkez. 

Emine Karakuş, merkez 68 yaşında, ev hanımı) 

Fatma Kaleş 66 yaşında   Dılkan/uzunköy, ev hanımı, çiftçi) 

Hacı Tümay 78 yaşında, merkez oturakçı pazarı terzi- şalvarcı) 

Hatice Polat, Kızılcapınar köyü 73 yaşında, ev hanımı, çiftçi) 

Meyre Cebe -ölü- Tırıntil/Tepecik köyü, ev hanımı, çiftçi) 

Müjgan Has, merkez 62yaşında, ev hanımı)  

Necla Keleş merkez 57 yaşında, terzi) 

Nuriye Kahraman, Çamgazi köyü 79 yaşında, ev hanımı, çiftçi) 

Saadet Alkayış, merkez 76 yaşında, ev hanımı) 

Zeynep Yıldırım, Ağveran köyü 74 yaşında, ev hanımı, çiftçi) 

Zübeyde Polat Bölükyayla köyü 83 yaşında, ev hanımı, çiftçi) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GELENEKSEL DANSLARDA AKIŞ DENEYİMİ: 
DİYARBAKIR HALAY BAŞI ÖRNEĞİ* 

Zozan YILDIZ** 
Özet 

Bu çalışmanın amacı, sosyal sahne ortamında geleneksel dans icra eden bireylerin yaşadığı yoğun ‘an’ 
deneyimini incelemek; bu deneyimin akış kuramıyla ilişkilenen kendinden geçme hâlini ve kolektif uyum 
süreçlerini anlamlandırmaktır. Dans eden bireylerin genellikle sosyal sahne ortamında yaşadıkları derin 
odaklanma, zaman algısının farklılaşması ve benliğin sınırlarını aşma hâli, Mihaly Csikszentmihalyi’nin akış 
kuramı aracılığıyla açıklanabilmektedir. Akış deneyimi, bireyin zorluk ile beceri arasında denge kurduğu ‘anda’ 
var olduğu ve kendinden geçerek eylemle bütünleştiği özel bir süreci ifade eder. Bu sürecin gerçekleşebilmesinde 
dans ortamını oluşturan çeşitli unsurlar etkili olmaktadır.  

Dans eden bireyin ‘an’a odaklanarak akış deneyimini yaşadığı süreçte, zaman ve mekân algısında belirgin 
bir dönüşüm yaşanmakta; artan farkındalıkla birlikte bedenin çevredeki diğer ögelerle kurduğu temas farklı bir 
boyut kazanmaktadır. Yoğun bir şekilde performansa kendini kaptıran birey için, bedende çeşitli yansımalar 
gözlemlenmektedir. Derin bir konsantrasyonla gerçekleşen odaklanma, çoğu zaman doğaçlama performansların 
gelişmesine zemin hazırlamaktadır. Doğaçlama sürecin yaratımında, geleneksel dans ortamını oluşturan müzisyen, 
izleyici, dans eden bireyler ve mekân, akışa girmeyi etkileyen unsurlar olup doğaçlama sürecini de 
şekillendirmektedir. Bu kapsamda özellikle Diyarbakır halay başları üzerine gerçekleştirilen gözlem ve 
görüşmelerden elde edilen verilere yer verilmiştir. Bu veriler, çalışmanın kuramsal çerçevesiyle ilişkilendirilerek 
değerlendirilmiştir. Bu amaçla bu çalışma geleneksel dans performanslarında ‘an’ deneyimini, akış kuramı 
perspektifinden tartışarak geleneksel dans alanına farklı bir bakış açısı geliştirmeyi hedeflemektedir.  

Anahtar Kelimeler: Akış Kuramı, Geleneksel Dans, Halk Oyunları, Halay Başı, Doğaçlama Dans 

FLOW EXPERIENCE IN TRADITIONAL DANCES: EXAMPLE OF A DİYARBAKIR 
LEADER OF HALAY  

Abstract 

This study aims to examine the intense ‘moment’ experience of individuals performing traditional dances 
in a social stage environment to understand the state of ecstasy associated with flow theory and the processes of 
collective harmony. The deep focus, altered perception of time, and transcendence of self-experienced by dancers 
in social performance settings can be explained through Mihaly Csikszentmihalyi's flow theory. The flow experience 
refers to a special process in which the individual exists in the ‘moment’ where difficulty and skill are balanced and 
becomes one with the action through self-forgetfulness. Various elements that constitute the dance environment are 
effective in the realization of this process. 

During the process of experiencing flow by focusing on the ‘moment’, the individual undergoing dance 
undergoes a distinct transformation in their perception of time and space; with increased awareness, the contact 
established by the body with other elements in the environment takes on a different dimension. Various reflections 
are observed in the body of the individual who is intensely absorbed in the performance. Focus achieved through 
deep concentration often paves the way for the development of improvisational performances. In the creation of the 
improvisational process, the musician, the audience, the dancing individuals, and the space that constitute the 
traditional dance environment are elements that influence entering the flow and also shape the improvisational 
process. In this context, data obtained from observations and interviews conducted specifically on Diyarbakır 
leaders of halay are included. These data are evaluated in relation to the theoretical framework of the study. To this 
end, this study aims to develop a different perspective on the field of traditional dance by discussing the experience 
of the ‘moment’ in traditional dance performances from the perspective of flow theory.  

* Bu bildiri, İstanbul Teknik Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Performans Ana Sanat Dalı’nda yayımlanan 
“Kolektif Liderlik: Halay Başı / Sergovend” adlı yüksek lisans tezinden üretilmiştir. 
** Araştırma Görevlisi, Ardahan Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Türk Halk Oyunları Bölümü. Doktora 
Öğrencisi, Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Halk Oyunları Ana Bilim Dalı. 
zozanyildiz@ardahan.edu.tr, ORCID: 0000-0002-9097-1219 

DOI: 10.37609/akya.4004.c3227



SONUÇ VE ÖNERİLER  

Akış kuramının, geleneksel dans performanslarında yoğun ‘an’ deneyimini incelemek için 
geniş bir kuramsal çerçeve sunduğu görülmüştür. Aynı zamanda akış geleneksel danslarda bedensel 
yaratıcılığı ve kolektif ruhu görünür kılan bir deneyim alanıdır. Bu hâl, yalnızca halay başının bireysel 
kontrolüyle değil, dansın çevresini oluşturan kolektif uyum, müziksel geri bildirim ve topluluk 
enerjisi sayesinde ortaya çıkmaktadır. Halay başı, bu etkileşim içinde hem lider hem de grubun bir 
parçasıdır; müzisyenin ezgisi, izleyicinin tepkisi ve grubun ritmik birlikteliği, akışın sürekliliğini 
besleyen unsurlardır. Dolayısıyla akış deneyimi, tek bir öznenin zihinsel hâli değil, kolektif enerji 
paylaşımının bir ürünü hâline gelmektedir. 

Bu süreçte beden, yalnızca hareket eden bir araç değil, aynı zamanda kültürel hafızanın, 
taşıyıcısı olmaktadır. Doğaçlama hareketler, geçmişten taşınan bedensel bilgilerin ‘an’da yeniden 
biçimlenmesiyle oluşmakta; bu da performansın hem kişisel hem kültürel bir süreklilik kazanmasını 
sağlamaktadır. Böylece dansçı, sahneyi yalnızca oynamaz, sahnenin kendisini yaşar; müzik ve 
toplulukla bütünleşerek eylemin öznesi olmaktan çok, akışın bir parçasına dönüşür. Sonuçta akış, 
sahnede görünmeyen ancak sahnenin canlılığını, ritmini ve ruhunu sürekli kılan içsel bir dinamo 
olarak, geleneksel dansın kolektif enerjisini temsil etmektedir. 

Bu sonuçlar doğrultusunda, geleneksel dansın sosyal sahnelerinde görülen doğaçlama 
zenginliğinin, geleneksel dans alanına geniş bir malzeme sunduğu açıktır. Ancak henüz geleneksel 
dans alanında doğaçlama uygulamalar üzerine pratik ve teorik bir alt yapının eksik olduğu 
görülmektedir. Doğaçlama performansların zengin olduğu geleneksel dans alanı için,  Geleneksel 
Danslarda Doğaçlama başlığı altında eğitim temelli teknik ve yöntem geliştirilmelidir. Geleneksel dans 
eğitimlerinde yalnızca teknik doğruluk değil, içsel dikkat ve müzikle duygusal bağ kurulmasına 
yönelik çalışılmalıdır. Dansçı-müzisyen ve izleyici üçgeninde bir iletişim hattının olduğu 
unutulmamalı ve özellikle sahne kullanımlarında, bu hattın canlı kalabilmesine önem verilmelidir. 
Sahne düzeni, ışık ve mekân kullanımı dansçıların birbirleriyle iletişimini destekleyecek biçimde 
tasarlanmalıdır.  

Amaç, yalnızca oynama eylemini sergilemek değil, dans eden bireyin anda var olmasını, 
bedeniyle ve duygusuyla anı yaşamasını mümkün kılmaktır. Belki de böylelikle, geleneğin sanıldığı 
kadar geçmişte değil, tam da şimdi ve burada yaşadığı; geçmiş, şimdi ve geleceği buluşturan bir 
süreklilik içinde varlık kazandığı hatırlanmalıdır. Geleneksel danslarda doğaçlama, kültürel ve 
bedensel hafızayı ‘an’da canlandırırken aynı zamanda bedendeki iktidar öznelerini sorgulayan ve bir 
direniş hattı açan yaratıcı bir edim haline gelmektedir. Bu süreç geçmiş, şimdi ve geleceği birbirine 
bağlayan sürekliliğin bedensel düzlemde yeniden inşa edilmesini sağlamaktadır. Bu alan bedenin 
hem kültürel hafızanın taşıyıcısı hem de onun dönüşümünün öznesi olduğu dinamik bir yapıyı 
temsil etmektedir. Böylelikle geleneksel dans yalnızca kültürel kodların pasif bir tekrarı olmaktan 
çıkıp, doğaçlama yoluyla yeniden yazılan ve yaşayan dinamik bir ifade haline gelmektedir. 

KAYNAKÇA 

Csikszentmihalyi, M. (2020a). Akış: Mutluluk bilimi (Satılmış. B, Çev.). İstanbul: Buzdağı Yayınları.  

Csikszentmihalyi, M. (2020b). Liderlik, akış ve anlam yaratma: Good Business (Tümay. N, Çev.). İstanbul: 
Optimist Yayın Grubu.  

Demiral, G. (2023). Üniversite öğrencilerinde rekreasyonel akış deneyiminin mutluluk üzerine etkisi [Yüksek 
lisans tezi, Sakarya Uygulamalı Bilimler Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü]. 

Esmer Sansar, Diyarbakır 2000, Lise Mezunu, Halaybaşı. (Görüşme: 15.10.2024). 

Kalay, A. (2013). Ritme dayalı müzik öğretim programının, öğrencilerin akış deneyimleri, müzik dersi 
başarıları ve müzik dersine yönelik tutumları üzerindeki etkileri (Yüksek Lisans Tezi). 
Akdeniz Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Antalya. 



SONUÇ VE ÖNERİLER  

Akış kuramının, geleneksel dans performanslarında yoğun ‘an’ deneyimini incelemek için 
geniş bir kuramsal çerçeve sunduğu görülmüştür. Aynı zamanda akış geleneksel danslarda bedensel 
yaratıcılığı ve kolektif ruhu görünür kılan bir deneyim alanıdır. Bu hâl, yalnızca halay başının bireysel 
kontrolüyle değil, dansın çevresini oluşturan kolektif uyum, müziksel geri bildirim ve topluluk 
enerjisi sayesinde ortaya çıkmaktadır. Halay başı, bu etkileşim içinde hem lider hem de grubun bir 
parçasıdır; müzisyenin ezgisi, izleyicinin tepkisi ve grubun ritmik birlikteliği, akışın sürekliliğini 
besleyen unsurlardır. Dolayısıyla akış deneyimi, tek bir öznenin zihinsel hâli değil, kolektif enerji 
paylaşımının bir ürünü hâline gelmektedir. 

Bu süreçte beden, yalnızca hareket eden bir araç değil, aynı zamanda kültürel hafızanın, 
taşıyıcısı olmaktadır. Doğaçlama hareketler, geçmişten taşınan bedensel bilgilerin ‘an’da yeniden 
biçimlenmesiyle oluşmakta; bu da performansın hem kişisel hem kültürel bir süreklilik kazanmasını 
sağlamaktadır. Böylece dansçı, sahneyi yalnızca oynamaz, sahnenin kendisini yaşar; müzik ve 
toplulukla bütünleşerek eylemin öznesi olmaktan çok, akışın bir parçasına dönüşür. Sonuçta akış, 
sahnede görünmeyen ancak sahnenin canlılığını, ritmini ve ruhunu sürekli kılan içsel bir dinamo 
olarak, geleneksel dansın kolektif enerjisini temsil etmektedir. 

Bu sonuçlar doğrultusunda, geleneksel dansın sosyal sahnelerinde görülen doğaçlama 
zenginliğinin, geleneksel dans alanına geniş bir malzeme sunduğu açıktır. Ancak henüz geleneksel 
dans alanında doğaçlama uygulamalar üzerine pratik ve teorik bir alt yapının eksik olduğu 
görülmektedir. Doğaçlama performansların zengin olduğu geleneksel dans alanı için,  Geleneksel 
Danslarda Doğaçlama başlığı altında eğitim temelli teknik ve yöntem geliştirilmelidir. Geleneksel dans 
eğitimlerinde yalnızca teknik doğruluk değil, içsel dikkat ve müzikle duygusal bağ kurulmasına 
yönelik çalışılmalıdır. Dansçı-müzisyen ve izleyici üçgeninde bir iletişim hattının olduğu 
unutulmamalı ve özellikle sahne kullanımlarında, bu hattın canlı kalabilmesine önem verilmelidir. 
Sahne düzeni, ışık ve mekân kullanımı dansçıların birbirleriyle iletişimini destekleyecek biçimde 
tasarlanmalıdır.  

Amaç, yalnızca oynama eylemini sergilemek değil, dans eden bireyin anda var olmasını, 
bedeniyle ve duygusuyla anı yaşamasını mümkün kılmaktır. Belki de böylelikle, geleneğin sanıldığı 
kadar geçmişte değil, tam da şimdi ve burada yaşadığı; geçmiş, şimdi ve geleceği buluşturan bir 
süreklilik içinde varlık kazandığı hatırlanmalıdır. Geleneksel danslarda doğaçlama, kültürel ve 
bedensel hafızayı ‘an’da canlandırırken aynı zamanda bedendeki iktidar öznelerini sorgulayan ve bir 
direniş hattı açan yaratıcı bir edim haline gelmektedir. Bu süreç geçmiş, şimdi ve geleceği birbirine 
bağlayan sürekliliğin bedensel düzlemde yeniden inşa edilmesini sağlamaktadır. Bu alan bedenin 
hem kültürel hafızanın taşıyıcısı hem de onun dönüşümünün öznesi olduğu dinamik bir yapıyı 
temsil etmektedir. Böylelikle geleneksel dans yalnızca kültürel kodların pasif bir tekrarı olmaktan 
çıkıp, doğaçlama yoluyla yeniden yazılan ve yaşayan dinamik bir ifade haline gelmektedir. 

KAYNAKÇA 

Csikszentmihalyi, M. (2020a). Akış: Mutluluk bilimi (Satılmış. B, Çev.). İstanbul: Buzdağı Yayınları.  

Csikszentmihalyi, M. (2020b). Liderlik, akış ve anlam yaratma: Good Business (Tümay. N, Çev.). İstanbul: 
Optimist Yayın Grubu.  

Demiral, G. (2023). Üniversite öğrencilerinde rekreasyonel akış deneyiminin mutluluk üzerine etkisi [Yüksek 
lisans tezi, Sakarya Uygulamalı Bilimler Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü]. 

Esmer Sansar, Diyarbakır 2000, Lise Mezunu, Halaybaşı. (Görüşme: 15.10.2024). 

Kalay, A. (2013). Ritme dayalı müzik öğretim programının, öğrencilerin akış deneyimleri, müzik dersi 
başarıları ve müzik dersine yönelik tutumları üzerindeki etkileri (Yüksek Lisans Tezi). 
Akdeniz Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Antalya. 

Lucznik, K. (2018). Shared creativity and flow in dance improvisation practice [Doctoral dissertation, 
University of Plymouth]. PEARL Repository. 

Mehmet Dursun, Diyarbakır, İlkokul Mezunu, Çiftçi. (Görüşme: 05.09.2024). 

Nihat Bilici, Diyarbakır 1984, Lisans Mezunu, Türk Halk Oyunları Usta Öğretici. (Görüşme: 
08.10.2024). 

Özalp, U. (2021). Bilsem öğrencilerinin müzikal yaratıcılıklarının ve akış deneyimlerinin uzaktan 
eğitim uygulaması üzerinden değerlendirilmesi (Doktora Tezi). Burdur Mehmet Akif Ersoy 
Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Burdur. 

Özkara, B. Y., & Özmen, M. (2016). Akış deneyimine ilişkin kavramsal bir model önerisi. Eskişehir 
Osmangazi Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi, 11(3), 71–100. 

Temel, E. (2021). Akış deneyimi: S-O-R paradigması temelinde online impulsif satın alma davranışı [Doktora 
tezi, Aydın Adnan Menderes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü]. 

Turan, N. (2019). Akış deneyimi üzerine genel bir literatür taraması. Eğitim ve Öğretim Araştırmaları Dergisi, 
8(3), 184–189. 

Yıldız, Z. (2025). Kolektif liderlik: Halay başı / sergovend [Yüksek lisans tezi, İstanbul Teknik Üniversitesi, 
Lisansüstü Eğitim Enstitüsü]. 

Yılmaz Kardaş, Diyarbakır 1983, Üniversite Mezunu, Müzik Öğretmeni. (Görüşme: 12.12.2024). 

Yi, G., & Zhang, B. (2024). Investigating the relationship between dance flow and improvisation. Art and 
Society, 3(5), 72–76. 

 

 

 

 

 

 

 

 



GİRİŞ 

Doğa şartlarından korunmak, bazen yüzünü başörtüsü ile saklamak bazen süslenmek bazen 
de geleneklerden dolayı başörtüsü hep varoluştur. Hele evli kadınlar başlarını mutlaka örtmüşlerdir 
(Görgünay, ve diğerleri 2008:391). Giysilerin bir nevi tamamlayıcısı olan başlıklar ise zaman içinde 
örtüye eklenmiş gelişerek muhteşem sonuçların ortaya çıkmasına yol açmıştır. Geleneksel Anadolu 
kadın başlıklarına bakıldığında muhtelif boylarda bir fes üzerine renkli örtüler, oyalar, değerli taş ve 
boncuklar, altın gümüş paralar, canlı çiçekler gibi çeşitli materyallerle süslendiği 
(Görgünay,2008:173) ve hepsini kapatan genellikle beyaz renkli örtüden oluştuğu görülür. Bu 
başlıklar kadınının tüm kimliğini, yaşantısını yansıtır (Görgünay,2008:391), (Begiç ve Öz,2018:116). 

Örtü, örtünmek, başa başlık takmak köy ya da şehir merkezi olsun Adıyaman kadını için de 
kimlik göstergesidir. Şehir kadını evlendiği gün başını tülbent ile bürünerek, köy kadını ise başına 
kullık giyerek statüsünü herkese ilan eder. Başını bağlama şekli ile tüm Anadolu’da görüldüğü gibi 
hangi topluluğa, hangi soya, hangi inanca ait olduğunu (Ağırtmalı ve Begiç, 2021:1) ve zamanla 
acısını sevincini tüm dünyasını başına taktıkları veya çıkardıklarıyla çevresine sessizce ilan eder 
(Yeşilyurt,2008:67), (Tansuğ, S.,1985:26).   Mesela sevdiği biri öldüğünde karalar bağlar (Saygın, 
2023:825) varsa altın gümüş paraları ya çıkarır ya da fesin içine saklar. Nişanlandığında başına şahr 
ile sarık yapılır başı bağlanır, bir başkasına verilmiş olduğu çevresine ilan edilir (Çifçi, 2024:60). 

TANIMLAR 

Kullık-Kof-Kofi 

Kım, kof, şahr, tac ve bennık’ten oluşan, üzeri kıttan ile tamamlanan Adıyaman köy kadın 
başlığına kullık veya kofi denir. Fotoğraf: 1, 2, 3.  

             
Fotoğraf 1.                                           Fotoğraf 2. 

 
Fotoğraf 3. 

KAYNAKÇA 

Boardley, I. D., & Kavussanu, M. (2007). Development and validation of the Moral Disengagement in 
Sport Scale. Journal of Sport & Exercise Psychology, 29(5), 608–628.  

Boardley, I. D., & Kavussanu, M. (2007). Development and validation of the Moral Disengagement in 
Sport Scale. Journal of Sport & Exercise Psychology, 29(5), 608-628. 
https://doi.org/10.1123/jsep.29.5.608 

Boardley, I. D., & Kavussanu, M. (2008). The Moral Disengagement in Sport Scale—Short. Journal of 
Sports Sciences, 26(14), 1507–1517.  

Cohen, S. (1994). Perceived Stress Scale (PSS-10) Manual. Pittsburgh, PA: Carnegie Mellon University.  

Cohen, S., Kamarck, T., & Mermelstein, R. (1983). A global measure of perceived stress. Journal of 
Health and Social Behavior, 24(4), 385–396.  

Connor, K. M., & Davidson, J. R. T. (2003). Development of a new resilience scale: The CD-RISC. 
Depression and Anxiety, 18(2), 76–82.  

Doğan, O. (2011). Halk oyunları çalışmalarının sosyal bütünleşmeye etkisi. Gazi Üniversitesi Spor 
Bilimleri Dergisi, 16(3), 23-35. 

Doğan, O. (2016). Türk halk oyunlarının beden eğitimi ve spor bilimleri açısından değerlendirilmesi. 
Spor ve Performans Araştırmaları Dergisi, 7(1), 1-12. 

Dudu, A. (1994). Türk halk oyunlarının eğitim boyutu. Ankara: Özgür Yayınları. 

Dwarika, M. S., & Haraldsen, H. M. (2023). Mental health in dance: A scoping review. Frontiers in 
Psychology, 14, 1090645. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2023.1090645 

Dwarika, M. S., & Haraldsen, H. M. (2023). Mental health in dance: A scoping review. Frontiers in 
Psychology, 14, 1090645. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2023.1090645 

Dwarika, M. S., McEwan, S., & Quested, E. (2023). Mental health in dance: A scoping review. Frontiers 
in Psychology, 14, 1063103.  

Fletcher, D., & Sarkar, M. (2012). A grounded theory of psychological resilience and optimal sport 
performance. Psychology of Sport and Exercise, 13(5), 669–678.  

Foster, R. (2025). Ecosocial care ethics in and through dance education. Journal of Dance Education, 
25(1), 45-58. https://doi.org/10.1080/15290824.2024.2423230 

Gupta, S., McCarthy, P., & Binder, J. (2022). The sporting resilience model: A systematic review and 
concept analysis. International Review of Sport and Exercise Psychology, 15(1), 22–47.  

Harbison, I. (2020). Dance as psychosocial support: Stress reduction and resilience through folk 
dance. Arts in Psychotherapy, 71, 101711. https://doi.org/10.1016/j.aip.2020.101711 

Harbison, I. (2020). Dance as psychosocial support: Stress reduction and resilience through folk 
dance. Arts in Psychotherapy, 71, 101711. https://doi.org/10.1016/j.aip.2020.101711 

Jochum, R. (2024). The effects of folk dance in schools on physical and mental wellbeing. Journal of 
Physical Education and Sport, 24(2), 233-240. 

Jochum, R. (2024). The effects of folk dance in schools on physical and mental wellbeing. Journal of 
Physical Education and Sport, 24(2), 233-240. 

Kavussanu, M. (2012). Moral behavior in sport. In S. Murphy (Ed.), The Oxford Handbook of Sport and 
Performance Psychology (pp. 364–383). Oxford University Press.  

ÂŞIKLIK GELENEĞI VE HALK OYUNLARI 
BAĞLAMINDA ARDAHAN’DA KIMLIK VE  

BELLEK DINAMIKLERI

Turgay AKDAĞOĞLU 1

Özet

Ardahan ili, coğrafi konumu itibarıyla Anadolu ile Kafkasya arasında kültürel bir geçiş sahası olarak dik-

kat çekmektedir. Bu konum, yöre halkının müzik ve oyun geleneğinde hem yerel hem de bölgesel unsurların 

harmanlanmasına zemin hazırlamıştır. Ardahan halk müziği, özellikle âşıklık geleneği, uzun hava ve kırık hava 

formları ile zengin bir repertuvara sahiptir. Türküler, yalnızca bireysel duyguların ifadesi değil; toplumsal ha-

fızanın, tarihsel olayların ve kolektif kimliğin taşıyıcısı konumundadır. Benzer şekilde halk oyunları da düğün, 

bayram ve toplu törenlerde sergilenen ritüel nitelikli pratikler olarak toplumsal dayanışmayı pekiştirmektedir. Bu 

çalışmada, Ardahan yöresinde halk müziği ve halk oyunlarının kültürel bellek inşasındaki işlevleri etnomüziko-

lojik ve kültürel antropoloji temelli bir bakış açısıyla ele alınmaktadır. Saha gözlemleri, derlemeler ve sözlü tarih 

anlatıları üzerinden yapılan çözümlemeler, müzik ve oyunların yalnızca estetik birer icra değil; aynı zamanda 

sosyal aidiyetin yeniden üretildiği sembolik alanlar olduğunu göstermektedir. Çalışma, ayrıca küreselleşme ve 

modernleşme süreçlerinde Ardahan’daki geleneksel icra biçimlerinin nasıl dönüşümler geçirdiğini, genç kuşakla-

rın bu kültürel mirası nasıl yeniden yorumladığını da tartışmaktadır. Sonuç olarak, Ardahan halk müziği ve halk 

oyunları, yerel kimliğin sürekliliğini sağlayan, toplumsal belleği canlı tutan ve kültürel mirası geleceğe taşıyan 

önemli araçlar olarak değerlendirilmektedir.

Anahtar Kelimeler: Ardahan, Türk halk müziği, halk oyunları, kültürel bellek, kimlik, âşıklık geleneği

IDENTITY AND MEMORY DYNAMICS IN ARDAHAN IN THE 
CONTEXT OF THE MINSTREL TRADITION AND FOLK DANCES

Abstract

The province of Ardahan, situated at the crossroads of Anatolia and the Caucasus, functions as 
a cultural transition zone where local traditions intersect with regional influences. Its folk music re-
pertoire, characterized by the aşık (minstrel) tradition and the prevalence of uzun hava (free-meter) 
and kırık hava (measured) forms, represents a rich cultural landscape. Folk songs in this context 
serve not merely as vehicles of individual expression but also as carriers of collective memory, 
narrating historical events, social values, and shared identities. Similarly, folk dances, performed 
during weddings, festivals, and communal gatherings, reinforce social cohesion through their ritu-
alistic and symbolic nature. This paper investigates the role of Ardahan’s folk music and folk dances 
in the construction of cultural memory and local identity, employing an ethnomusicological and 
anthropological framework. Based on field observations, musical compilations, and oral history 
1	 Doktora Öğretim Üyesi, Ardahan Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi, Türk Müziği Bölümü, 

turgayakdagoglu@ardahan.edu.tr, ORCID iD: 0000-0002-9375-2089

418

DOI: 10.37609/akya.4004.c3568



GİRİŞ 

Doğa şartlarından korunmak, bazen yüzünü başörtüsü ile saklamak bazen süslenmek bazen 
de geleneklerden dolayı başörtüsü hep varoluştur. Hele evli kadınlar başlarını mutlaka örtmüşlerdir 
(Görgünay, ve diğerleri 2008:391). Giysilerin bir nevi tamamlayıcısı olan başlıklar ise zaman içinde 
örtüye eklenmiş gelişerek muhteşem sonuçların ortaya çıkmasına yol açmıştır. Geleneksel Anadolu 
kadın başlıklarına bakıldığında muhtelif boylarda bir fes üzerine renkli örtüler, oyalar, değerli taş ve 
boncuklar, altın gümüş paralar, canlı çiçekler gibi çeşitli materyallerle süslendiği 
(Görgünay,2008:173) ve hepsini kapatan genellikle beyaz renkli örtüden oluştuğu görülür. Bu 
başlıklar kadınının tüm kimliğini, yaşantısını yansıtır (Görgünay,2008:391), (Begiç ve Öz,2018:116). 

Örtü, örtünmek, başa başlık takmak köy ya da şehir merkezi olsun Adıyaman kadını için de 
kimlik göstergesidir. Şehir kadını evlendiği gün başını tülbent ile bürünerek, köy kadını ise başına 
kullık giyerek statüsünü herkese ilan eder. Başını bağlama şekli ile tüm Anadolu’da görüldüğü gibi 
hangi topluluğa, hangi soya, hangi inanca ait olduğunu (Ağırtmalı ve Begiç, 2021:1) ve zamanla 
acısını sevincini tüm dünyasını başına taktıkları veya çıkardıklarıyla çevresine sessizce ilan eder 
(Yeşilyurt,2008:67), (Tansuğ, S.,1985:26).   Mesela sevdiği biri öldüğünde karalar bağlar (Saygın, 
2023:825) varsa altın gümüş paraları ya çıkarır ya da fesin içine saklar. Nişanlandığında başına şahr 
ile sarık yapılır başı bağlanır, bir başkasına verilmiş olduğu çevresine ilan edilir (Çifçi, 2024:60). 

TANIMLAR 

Kullık-Kof-Kofi 

Kım, kof, şahr, tac ve bennık’ten oluşan, üzeri kıttan ile tamamlanan Adıyaman köy kadın 
başlığına kullık veya kofi denir. Fotoğraf: 1, 2, 3.  

             
Fotoğraf 1.                                           Fotoğraf 2. 

 
Fotoğraf 3. 

KAYNAKLAR

American Psychological Association. (2020). Publication manual of the American Psychological As-
sociation (7th ed.). APA.

Appadurai, A. (1996). Modernity at large: Cultural dimensions of globalization. University of Min-
nesota Press.

Assmann, J. (2011). Cultural memory and early civilization: Writing, remembrance, and political 
imagination. Cambridge University Press.

Balkılıç, Ö. (2020). Kültür, kimlik ve halk dansları. İletişim Yayınları.

Bauman, R. (1986). Story, performance, and event: Contextual studies of oral narrative. Cambridge 
University Press.

Bhabha, H. K. (1994). The location of culture. Routledge.

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in Psy-
chology, 3(2), 77–101. https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa

Connerton, P. (1989). How societies remember. Cambridge University Press.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five 
approaches (4th ed.). SAGE Publications.

Hall, S. (1996). Cultural identity and diaspora. In P. Mongia (Ed.), Contemporary postcolonial the-
ory: A reader (pp. 110–121). Arnold.

Hall, S. (1997). Representation: Cultural representations and signifying practices. SAGE Publications.

Halbwachs, M. (1992). On collective memory. University of Chicago Press.

Hobsbawm, E., & Ranger, T. (Eds.). (1983). The invention of tradition. Cambridge University Press.

Merriam, A. P. (1964). The anthropology of music. Northwestern University Press.

Nettl, B. (2005). The study of ethnomusicology: Thirty-one issues and concepts. University of Illinois 
Press.

Nora, P. (1989). Between memory and history: Les lieux de mémoire. Representations, 26, 7–24. 
https://doi.org/10.2307/2928520

Öztürkmen, A. (2006). Türkiye’de halk dansları ve kimlik: Kültürel temsilin politikaları. İletişim 
Yayınları.

Rice, T. (2014). Ethnomusicology: A very short introduction. Oxford University Press.

Stokes, M. (1994). Ethnicity, identity and music: The musical construction of place. Berg Publishers.

Turino, T. (2008). Music as social life: The politics of participation. University of Chicago Press.

U
LU

SLARARASI H
ALK O

YU
N

LARI KO
N

G
RESİ BİLD

İRİ KİTABI

424


	+Uluslararası Halk Oyunları Kongresi Bildiri Kitabı
	+Uluslararası Halk Oyunları Kongresi Bildiri Kitabı
	1. Ann R. DAVID
	2. Ahmet Selim DOĞAN
	3. Aleko GELASHVILI
	4. Ann R. DAVID
	5. Bülent KURTİŞOĞLU
	6. Chi-Fang CHAO
	7. Dilek CANTEKİN ELYAĞUTU
	8. Habibe MAMMADOVA
	9. İlknur BEKTAŞ
	10. Kamile Perçin AKGÜL
	11. Lydia ZEGHMAR
	12. Mehmet Öcal ÖZBİLGİN
	13. Muzaffer SÜMBÜL
	14. Ömer ADIGÜZEL
	15. Rumiana MARGARITOVA
	16. Zinnur GEREK
	17. Ahmet ÖRMECİ
	18. Alperen BAYRAKTAR
	19. Arda ERAVCI - Seren ERAVCI
	20. Arda ERAVCI - Yasin YAŞAR
	21. Arzu KARAMAN ŞAN
	22. Berat GÜLERYÜZ - Kerem Cenk YILMAZ - Umut ERDOĞAN
	23. Burçin Nur TETİKER - Zeynel TURAN
	24. Cem ERİM
	25. Ceren AĞAOĞLU TOPÇU
	26. Fikret EKBERLİ
	27. Gül Mehmet AKKAYA
	28. Hayrettin Öncü KILIÇ - Selami AKIŞ
	29. Hülya EKEN
	30. Hüseyin YILMAZ - Muhammed Ali ÇELİK
	31. Kemal ÖZAVCI
	32. Kibar AYGÜN - Cem KARATAŞ - Yakup AÇAR
	33. Mehmet KARPUZCU - Zeynel TURAN
	34. Mert CANER
	35. Muharrem FERATAN
	36. Mustafa KAYA - Muhammed CİVELEK
	37. Mustafa ŞAHİN
	38. Pınar KASAPOĞLU
	39. Rohat AĞAYA

	40.Sara Islán FERNÁNDEZ
	41. Selami AKIŞ
	42. Semih ÖZBİLGİ - Kerem Cenk YILMAZ - Dilek CANTEKİN ELYAĞUTU
	43. Serap YILDIRIM
	44. Serkan TUTAK  -Bülent KURTİŞOĞLU
	45. Umut ERDOĞAN - Kerem Cenk YILMAZ - Dilek CANTEKİN ELYAĞUTU
	46. Yunus Emre ÜSTGÖRÜL
	47. Yunus Emre ÜSTGÖRÜL - Elvan Deniz YUMUK - Hamdi Alper GÜNGÖRMÜŞ
	48. Zeynep HANBAY
	49. Zozan YILDIZ
	50. Turgay AKDAĞOĞLU

